GL H 294.592 CHA V.4 121140 LBSNAA

राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी

मसूरी MUSSOORIE

गण्डड**ण्ट**राह्य पुस्तकालय

12.1140

अवाप्ति संख्या Accession No. R-12747

स्तक संख्या ook No. (FID)

भाग ४

श्रीहरिः

# श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली

( चतुर्थ खण्ड )



रुष्ण रुष्णेति भाषन्तं सुखरं सुमनोहरम् । यतिवेषधरं सौम्यं श्रीचैतन्यं नमाम्यहम् ॥

लेखक---

प्रभुदत्त ब्रह्मचारी

मुद्रक तथा प्रकाशक घनश्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९४ प्रथम संस्करण ३,२५० सं० १९९४ द्वितीय संस्करण ३,००० सं० २००९ तृतीय संस्करण १०,००० कुळ १६,२५०

> > मूल्य ॥=) दस आना सजिल्द १) एक रुपया

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)

# <sub>ओहरिः</sub> विषय-सूची

| विषय                                      |                    |       | <u> विष्ठाङ्क</u> |
|-------------------------------------------|--------------------|-------|-------------------|
| समर्पण                                    | •••                | •••   | 4                 |
| प्राक्तयन                                 | •••                | •••   | Ę                 |
| १-मञ्जलाचरण                               | •••                | • • • | 6                 |
| २-प्रभुके वृन्दावन जानेसे भक्तोंको विरह   | •••                | •••   | \$                |
| ₹−जननीके दर्शन                            | •••                | •••   | १६                |
| ४-विष्णुप्रियाजीको संन्यासी स्वामीके दः   | र्रान              | •••   | २४                |
| ५—वृन्दावनके पथमें                        | •••                | • • • | ३२                |
| ६-श्रीरूप और सनातन                        | •••                | •••   | ३७                |
| ७–रघुनायदासजीको प्रभुके दर्शन             | •••                | •••   | ४३                |
| ८-पुरीमें प्रत्यागमन और वृन्दावनकी पु     | नः यात्रा          | •••   | ५२                |
| ९-श्रीवृन्दावन आदि तीर्थोंके दर्शन        | •••                | •••   | ६०                |
| ०-पठानों को प्रेम-दान और प्रयागमें प्रत्य | ागमन               | • • • | ६७                |
| १-श्रीरूपको प्रयागमें महाप्रभुके दर्शन    | •••                | •••   | ७४                |
| २-महाप्रभु वलभाचार्य                      | •••                | •••   | ८२                |
| ३-महाप्रभु वल्लभाचार्य और महाप्रभु गौर    | ाङ्गदेव            | •••   | ९३                |
| ४-रूपकी विदाई और प्रभुका काशी-आग          | •••                | १००   |                   |
| ५-श्रीसनातनकी काराग्यहरसे मुक्ति और क     | ाशीमें प्रभु-दर्शन | •••   | ११३               |
| ६-श्रीसनातनका अद्भुत वैराग्य              | •••                | •••   | १२२               |
| ७-श्रीसनातनको शास्त्रीय शिक्षा            |                    | · · · | १२९               |
| ८-स्वामी प्रकाशानन्दजी मनसे भक्त बने      | •••                | •••   | १४२               |
| ९-श्रीप्रकाशानन्दजीका आत्मसमर्पण          | •••                | • • • | १६१               |
| १०-श्रीसनातन वृन्दावनको और प्रभु पुरी     | को                 | •••   | १७०               |
| ११-प्रमुका पुरीमें भक्तोंसे पुनर्मिलन     |                    | •••   | १७५               |
| १२—नीलाचलमें श्रीसनातनजी                  | •••                | •••   | १८८               |
| ३–श्रीरघुनायदासजीका गृह-त्याग             | •••                | •••   | १९८               |
| v-श्रीरधनाधर्मसजीका उत्कट वैराग्य         | •••                | • • • | २१०               |

#### श्रीहरिः

# चित्र-सूची

| सं॰ नाम                                   |     |     | <i>ব</i> ৃষ্ট     |  |  |
|-------------------------------------------|-----|-----|-------------------|--|--|
| १ <b>-भी</b> विष्णुप्रियाजीको पादुकादान   |     | ••• | (रंगीन) ९         |  |  |
| २-विश्रामघाटमथुरा                         | ••• | ••• | (सादा) ५८         |  |  |
| ३ <b>-कृष्णगंगाघाट-मधुरा</b>              | ••• | ••• | ( " ) ५८          |  |  |
| ४-वृन्दावनका एक दृश्य                     | ••• | ••• | ( ,, ) ५९         |  |  |
| ५–श्रीराधाकुण्ड                           | ••• | ••• | ( 🦮 ) ६२          |  |  |
| ६-कुसुम-सरोवर                             | ••• | ••• | ( ,, ) ६२         |  |  |
| ७-कालीदहवृन्दावन                          | ••• | ••• | ( ,, ) ६३         |  |  |
| ८-केशीघाट मृन्दावन                        | ••• | ••• | ( ") ६३           |  |  |
| ९-पठानींको प्रेमदान                       | ••• | ••• | (रंगीन) ७२        |  |  |
| १०-सनातन और चैतन्य                        |     | ••• | (सादा) १२७        |  |  |
| ११—संन्यासीमण्डलीमें महाप्रभु · · ·       |     | ••• | (रंगीन) १४९       |  |  |
| १२-प्रकाशानन्दजी प्रभुके पैरोंमें पड़ गये |     |     | ( ") १ <b>६</b> ४ |  |  |
| १३-श्रीजगन्नाथजीका मन्दिर नील चक्र और     |     |     |                   |  |  |
| <b>म्वजासहित</b>                          | ••• | ••• | ( सादा ) १७४      |  |  |
| १४-भक्त रघुनायदास और श्रीचैतन्य           |     | ••• | (रंगीन) २२३       |  |  |

#### श्रीहरिः

# समर्पण

देवदेव जगन्नाथ गोविन्द पुरुषोत्तम। नारायण इपीकेश पुण्यश्लोकाच्युताच्यय॥

क्या करना चाहते हो तुम, प्यारे ! तुम्हारी माया तुम्हीं जानो । जहाँ मैं समाप्ति करना चाहता हूँ, वहाँ तुम असमाप्ति कर देते हो और जहाँ असमाप्ति चाहता हूँ वहाँ तुम्हारे कार्यकी समाप्ति हो जाती है । फिर मुझ मूढ्मितका चाहना ही व्यर्थ है । प्यारे ! मेरे इस चञ्चल मनको ऐसा बना दो कि मैं कुछ चाहूँ ही नहीं । तुम्हारी चाहमें ही मस्त रहूँ । तुम्हारी इच्छापर ही अवलम्बित रहूँ । क्यों ठीक है न नाथ ! क्या बना दोगे मेरे मनको ऐसा ? क्या मेरी 'अपनी चाह' को मिटा दोगे ! तुम्हारी चाह अमोघ है, उसमें न राईमर घट सकता है और न तिलमर बढ़ सकता है। लो, यह तुम्हारी चाह पूरी हुई। अपनी वस्तुको सम्हालो ।

वैशाखी पूर्णिमाकी सन्ध्या संवत् १९८९

तुम्हारा **ही** ''प्रभु''



#### प्राकथन

नमस्ते सर्वभावाय ब्रह्मणेऽनन्तशक्तये। कृष्णाय वासुदेवाय योगानां पतये नमः ॥%

(श्रीमद्भा०१०।६४।२९)

उस काले कृष्णकी लीलाको कौन जान सकता है ? जिस मनुष्यमें जितना ही अधिक अज्ञान होगा, वह उतना ही अधिक आगेका कार्यक्रम बनावेगा। न जाने मनुष्य निरन्तर कितनी-कितनी वार्ते सोचता रहता है। किन्तु 'होइहें सोइ जो राम रचि राखा' रामके रचेमें कोई परिवर्तन नहीं कर सकता। क्योंकि सत्यसंकल्प तो राम ही हैं, अल्पज्ञ प्राणिके संकल्प तो क्षणिक और अस्थायी होते हैं।

पहले दो भागों में इस चरित्रको समाप्त करनेका विचार था, फिर सोचा, चार भागों में टीक रहेगा। पहलेमें जन्मते लेकर संकीर्तनके आरम्भतक, दूसरेमें संन्यासके लिये ग्रहत्यागतक, तीसरेमें वृन्दावनके गमनतक और चौथे भागमें पुरीकी स्फुट घटनाएँ और गम्भीरा-लीला लिखकर इसे

# मर्वभाव भगवान्के लिये नमस्कार है, ब्रह्मके लिये नमस्कार है, अनन्तराक्तिक लिये नमस्कार है, श्रीकृष्णके लिये नमस्कार है, वासुदेवके लिये नमस्कार है, योगियोके अधीश्वरके लिये नमस्कार है। समाप्त करेंगे, किन्तु भेरे मन कुछ और थी, विधिनाके कुछ और तीन खण्ड लिख जानेपर चौथा खण्ड कुछ बड़ा हो गया, फिर भी महाप्रभुकी गम्भीरा-लीला, छः गोस्वामियोंका बृत्तान्त आदि अत्यन्त आवस्यक प्रसंग रह ही गये। इसलिये चार खण्डों में समाप्त न होकर यह प्रन्थ पाँच भागों में समाप्त हुआ और आज चौथे-पाँचवें दोनों ही खण्ड समाप्त हो गये। अब भविष्यमें क्या करायेंगे, कुछ पता नहीं। अस्तु, पाठकोंको इससे क्या, वे इस शरीरसे जो कुछ कराना चाहें करावें, किन्तु पाठक तो प्रेमसे श्रीचैतन्य-चित्रका ही अध्ययन करें। इसलिये अब आगे अधिक बात न बढ़ाकर पाठकोंसे सविनय प्रार्थना है कि वे खूब मनोयोगके साथ शान्त, एकान्त हृदयसे दत्तचित्त होकर महाप्रभुके बृन्दावन-गमनका बृत्तान्त अगले अध्यायों में पढ़ना आरम्भ कर दें। इति शम्।

श्रीहरिबाबाका बाँध वैशास्त्री पूर्णिमाकी अर्धरात्रि संवत् १९८९

भक्तवरणदासानुदास— प्रभुद्त्त ब्रह्मचारी

#### श्रीहारः

#### मङ्गलाचरण

वंशीविभूषितकराञ्चवनीरदाभात् पीताम्बरादरूणविम्बफ्लाधरोष्टात् ।

पूर्णेन्दुसुन्दरमुखादरविन्दनेत्रात्

-कृष्णात्परं किमपि तस्वमहं न जाने ॥

चाह जान न सक्ँ, यह दूसरी वात है, किन्तु बाँसकी छिट्टोबाली पोली मुरली, आकाशके समान नीला रंग, चमकीला किनारीदार पीला पीताम्बर, अरुण रंगके पतले और गुलगुलेसे प्यारे-प्यारे आष्ठ, मन्द-मन्द मुसकराहटयुक्त मनोहर मुख और बड़े-बड़े कटीले कटाक्षों युक्त कमलके समान मुन्दर नेत्र, इनके अतिरिक्त जानने योग्य कोई दूसरी वस्तु ही नहीं। इसलिये जानमें या अनजानमें इन्हीं सबके लिये मैं पुन: पुन: प्रणाम करता हूँ।





श्रीविष्णुप्रियाजीको पादुकादान

## प्रभुके वृन्दावन जानेसे भक्तोंको विरह

सजनसङ्गो माभृद् यदि सङ्गो मास्तु तरपुनः स्नेहः। स्नेहो यदि मा विरहो यदि विरहो मास्तु जीवितस्याशा॥क्ष

(सु० र० भां० ९१।२०)

दक्षिणकी यात्रा समाप्त करनेके अनन्तर महाप्रमुको नीलाचलमें रहते हुए चार वर्ष हो गये । वृन्दावन जानेके लिये प्रभु प्रतिवर्ष सोचते थे, किन्तु रय-यात्राके पश्चात् भक्त कहते—चातुर्मासमें यात्रा निषेष है, वे कार्तिक आनेपर दिवाली करके जानेको कहते । फिर जाड़ा आजाता, जाड़ा समाप्त होनेपर कहते बड़ी गर्मी है, पश्चिममें तो और भी अधिक है अब कहाँ जाइयेगा । इस प्रकार आजकल करते-करते ही चार वर्ष व्यतीत हो गये । महाप्रभु राय रामानन्दजी तथा सार्वभीम भट्टाचार्य आदि भक्तोंके प्रेम-पाशमें इस प्रकार जकड़कर वँघे हुए थे कि वे स्वेच्छासे

<sup>\*</sup> उत्तम बात तो यह है कि सज्जनोंका सङ्ग ही न हो, यदि कदाचित सङ्ग हो ही जाय, तो उनसे स्नेह न हो, देवयोगसे स्नेह भी हो जाय तो उनसे वियोग न हो और यदि वियोग हो तो फिर इस जीवनकों आशा न रहे। अर्थांत प्यारेके विरहकों अपेक्षा मर जाना अच्छा है।

जानेमें समर्थ होनेपर भी इन लोगोंकी सम्मति लिये विना जाना नहीं चाहते थे। भक्तोंने जब देखा कि अवकी बार प्रमु वृन्दावन जानेके लिये तुले ही हुए हैं, तो उन्होंने विवशतापूर्वक अपनी स्वीकृति दे दी। अवके गौड़ीय भक्त रथ-यात्रा करके ही लैटि गये थे, सदाकी भाँति उन्होंने चातुर्मांस पुरीमें नहीं किया था। प्रमुने उनसे कह दिया था कि तुम चलो हम भी पीछेसे आयेंगे। इसी आनन्दमें भक्त प्रसन्नतापूर्वक चले गये थे।

वर्षाकाल समाप्त हो गया । कारका महीना आ गया। विजया-दशमीके दिन महाप्रभुने गौड़ होते हुए वृन्दावन जानेका निश्चय किया । प्रातःकाल उठकर वे नित्य-कर्मसे निवृत्त हरा। समद्र-स्नान करके प्रभ लीटे भी नहीं थे कि इतनेमें ही। भक्तोंकी भीड लगनी आरम्भ हो गयी। धीरे-धीरे सभी मुख्य-मुख्य भक्त महाप्रभुके स्थानपर एकत्रित हए । महा-प्रभ सभी भक्तोंको साथ लेकर श्रीजगन्नायजीके दर्शनोंके लिये चले। मन्दिरमें पहुँचकर प्रभुने भगवानुसे आज्ञा माँगी, उसी समय पुजारीने माला और प्रसाद लाकर प्रभको दिया । भगवानकी प्रसादी, माला और महाप्रसादान पाकर प्रभु अत्यन्त ही सन्तुष्ट हुए और इसे ही भगवानकी आज्ञा समझकर मन्दिरकी प्रदक्षिणा करते हुए वे कटककी ओर चलने लगे । प्रमुके पीछे-पीछे सेकड़ों गौड़देशीय तथा उड़िया-मक्त ऑसू बहाते हुए चल रहे थे। महाप्रभु उनसे बार-बार लौटनेके लिये कहते, उनसे आग्रह करते, चलते-चलते खड़े हो जाते और सबको प्रेमपूर्वक अलिक्सन करते हए कहते-- 'बस, अब हो गया । अब आपलोग अपने-अपने घरोंको छौट जायँ । पुरुषोत्तम भगवानुकी कृपा होगी, तो मैं शीघ ही लौटकर आपलोगोंके दर्शन करूँगा।' इस प्रकार प्रभु भाँति-भॉतिसे उन्हें समझाते, किन्त्र कोई पीछे छौटता ही नहीं था, छौटना तो अलग रहा, पीछेकी ओर देखनेमें भी भक्तींका हृदय फटता था, वे प्रमके वियोगजन्य दुःखका स्मरण आते ही जोरोंसे रदन करने लगते।

इस प्रकार भक्तोंको आग्रह करते-करते ही प्रभु भवानीपुर आ पहुँचे ।
महाप्रभुने अब आगे और चलना उचित नहीं समझा, अतः यहीं रात्रिनिवास करनेका निश्चय किया । इतनेमें ही पालकीपर चढ़कर राय रामानन्दजी
भी प्रभुकी सेवामें आ पहुँचे । उनके छोटे भाई वाणीनायजी
भी भगवान्का बहुत-सा प्रसाद कई आदिमियोंसे साथ लिवाकर भवानीपुर
आ उपस्थित हुए । महाप्रभुने अपने हाथोंसे जगन्नाथजीका महाप्रसाद सभी
भक्तोंको आग्रहपूर्वक खूब ही खिलाया और आपने भी भक्तोंकी प्रसन्नताके निमित्त साथ ही प्रसाद पाया । रात्रिभर सभीने वहीं विश्राम किया ।

महाप्रभुके अत्यन्त आग्रहसे कुछ भक्त तो पुरीको छौट गये, किन्तु बहुतन्से प्रभुके साथ ही चलनेके लिये तुले हुए थे। उनमें मुकुन्द, गांविन्द दक्त, गदाधर, दामोदर पण्डित, वक्षेश्वर, खरूप गोस्वामी, गोविन्द, चन्दनेश्वर, सार्वभौम भट्टाचार्य तथा रामानन्द राय आदि मुख्य थे। महाप्रभु इन सबके साथ भुवनेश्वर आये और वहाँसे दर्शन करके कटक पहुँचे। वहाँपर सभीने गोपाल भगवान्के दर्शन किये और सभी मिलकर संकीर्तन करने लगे। इसी समय खप्नेश्वर नामक एक ब्राह्मणने प्रभुका निमन्त्रण किया, महाप्रभु उसका निमन्त्रण स्वीकार करके उसके यहाँ भिक्षा करने गये। शेष सभी भक्तोंको राय रामानन्दजीने भोजन कराया। महाप्रभुने एक मुन्दर से वकुलवृक्षके नीचे अपना आसन लगाया।

राय रामानन्दजी उसी समय कटकाधिष महाराज प्रतापम्द्रजीके समीप गये और वहाँ जाकर उन्होंने प्रभुके ग्रुभागमनका समाचार सुनाया। इस सुखद समाचारके सुनते ही महाराजके हर्षका ठिकाना नहीं रहा। वे अस्त-व्यस्त-भावसे प्रेममें विभोर हुए प्रभुके दर्शनोंके लिये चले। उनके पीछे उनके सभी मुख्य-मुख्य-राज-कर्मचारी भी प्रभुकी चंरण-यन्दना करनेके निमित्त चले। महाराज-अति दीन-वेशसे ऑस्बोंमें ऑस् भरे हुंए अत्यस्त-

ही नम्रताके साथ नंगे ही पाँचों प्रभुके समीप जा रहे थे। उन्होंने दूर ही पालकी छोड़ दी थी और पैदल ही प्रभुके समीप पहुँचे। पहुँचते ही वे अधीर होकर प्रभुके पादपद्योंमें गिर पड़े। महाराजको अपने पैरोंमें पड़े देखकर प्रभु जल्दिसे उठकर खड़े हो गये और उन्हें जोरोंसे आलिङ्कन करने लगे। महाप्रभुका प्रेमालिङ्कन पाकर महाराज बेसुध हो गये, प्रभुके नेत्रोंसे निरन्तर प्रमाश्र निकल रहे थे, वे अश्र उन महाभाग महाराजके सभी विक्रोंको भिगो रहे थे। उन वस्त्रोंका सी सौभाग्य था। बड़ी देरतक यह कहण हश्य ज्यों-का-त्यों ही वना रहा। फिर महाप्रभुने महाराजको प्रेमपूर्वक अपने समीप बैठाया और उनके शरीर, राज्य तथा कुटुम्ब-परिवारकी कुशल-क्षेम पूर्ली। बहुत देरतक महाराज प्रभुके समीप बैठे रहे।

महाराजके प्रणाम कर लेनेके अनन्तर क्रमशः सभी बड़े-बड़े राज-कर्मचारियोंने प्रभुकेपादपद्मोंमें प्रणाम किया और प्रभु-कृपाकी थाचना की । महाप्रभुनं उन सभीपर कृपा की और वे सभीसे प्रेमपूर्वक कुछ-न-कुछ बातें करते रहे ।

महाराजने प्रमुकी यात्राके पथमें सर्वत्र ही उनके ठहरने तथा नियत समयपर जगलायजीके प्रसाद पहुँचानेका प्रवन्ध कर दिया । बहुत-से आदमी पहलेसे ही तैयारी करनेके लिये भेजे गये कि जहाँ-जहाँ प्रमुका ठहरना हो, वहाँ वासस्थान तथा भोजनादिका सभी सुव्यवस्थित प्रवन्ध हो सके । महाप्रमुको पहुँचानेके लिये उन्होंने अपने हरिचन्दनेश्वर और मक्कराज नामक दो राजमन्त्रियोंको राज्यकी सीमा पार करानेके निमित्त प्रमुके साथ कर दिये । महाप्रमुकी आशा पाकर महाराज अपनी राजधानीको लीट गये ।

चाँदनी रात्रि थीः ऋतु बड़ी सुद्दावनी थीः न तो गर्मी थी न जाड़ा । मद्दाप्रभुने रात्रिमें ही यात्रा करनेका निश्चय किया । मद्दाराजकी रानियाँ मी प्रभुके दर्शनोंके लिये उत्सुकता प्रकट कर रही थीं, इसलिये महाराजने हायियोंपर जरीदार परें डलनाकर उन्हें रास्तेके इधर-उधर खड़ा कर दिया, जिससे वे महाप्रभुके भलीभाँति दर्शन कर सकें । महाप्रभु प्रेममें पागल हुए मन्द-मन्द गतिसे उधर जाने लगे । उनके पीछे हाथी, घोड़े तथा बहुत से लेगोंकी भीड़, चली। इस प्रकार सभी भक्तोंके सहित प्रभु चित्रोत्पला नदीके किनारे आये । वहाँ महाराजकी ओरसे नौका पहलेसे ही तैयार थी। महाप्रभुने भक्तोंके सहित चित्रांत्पला नदीको पार किया और चतुद्धांरमें आकर सभीने रात्रि व्यतीत की। जहाँसे प्रभुने चित्रोत्पलाको पार किया। वहाँ महाराजने प्रभुकी स्मृतिमें एक बड़ा भारी स्मृतिस्तूप बनवाया और उस धाटको तीर्थ मानकर स्नान करनेके निमित्त आने लगे।

गदाधर पिण्डतका नाम तो पाठक जानते ही होंगे। ये महाप्रभुकी आज्ञासे क्षेत्र-संन्यास लेकर पुरीके निकट गोपीनायजीके मन्दिरमें उनकी सेवा करते हुए निवास करते थे। किसी तीर्थमें घर-द्वारको छोड़कर प्रतिज्ञापूर्वक रहनेको क्षेत्र-संन्यास कहते हैं। वहाँ रहकर भगवत्-प्रीत्यर्थ ही सब कार्य किये जायँ, इसी सङ्कल्पसे पुरुषोत्तम-क्षेत्रमें गदाघरजी निवास करते थे। जब महाप्रभु गौड़-देशको चलने लगे, तब तो उन्हें पुरुषोत्तम-क्षेत्रमें रहना असह्य हो गया और वे सब कुछ छोड़-छाड़कर प्रभुके साथ हो लिये। महाप्रभुके चरणोंमें उनका दृह अनुराग या, वे महाप्रभुको परित्याग करके क्षणभर भी दूसरी जगह रहना नहीं चाहते थे। महाप्रभुने इन्हें बहुत समझाया, किन्तु ये किसी प्रकार भी छौटनेको तैयार नहीं हुए। जब महाप्रभुने अत्यन्त ही आप्रह किया, तब प्रेमजन्य रोषके स्वर्मे इन्होंने कहा—'आप मुझे विवश क्यों कर रहे हैं। जाइये, मैं आपके साथ नहीं जाता। मैं तो नवदीपमें शचीमाताके दर्शनों के लिये जा रहा हूँ। आप मेरे रास्तेको तो रोक ही न लेंगे। बस, इतना ही है कि मैं आपके साथ नहीं चल्रुंगा।' इतना कहकर ये प्रभुसे स्वरानी ही है कि मैं आपके साथ नहीं चल्रुंगा।' इतना कहकर ये प्रभुसे

अलग-ही-अलग चलकर कटक होते हुए यहाँपर आकर मिल गये।

महाप्रभुने इन्हें प्रेमपूर्वक समझाते हुए कहा—'देखो, तुम जिद्द करते
हो और अपनी बातके सामने किसीकी बात मानते नहीं यह अच्छी
बात नहीं है। तुम सोचो तो सही, तुम्हारे गौड़ चलनेसे दो महान्
पाप होंगे, एक तो गोपीनाथ भगवानकी पूजा रह जायगी, दूसरे तुम्हारी
प्रतिज्ञा भक्क हो जायगी। इसिलिये तुम नीलाचल ही लौट जाओ,
मैं शीघ लौट आऊँगा।'

प्रमके अश्रु नहाते हुए गदाधर पण्डितने कहा—प्राभो ! आपके लिये में सर्वस्वका त्याग कर सकता हूँ । आपके सामने प्रतिज्ञा कैसी ? प्रतिज्ञा आपके ही लिये तो की है, जहाँ आप हैं वहीं नीलाचल है, इसलिये में नीलाचलसे पृथक् कभी हो ही नहीं सकता ।

महाप्रभुने कहा--- 'बाबा, तुम्हारा तो कुछ बिगड़ेगा नहीं । पाप सब मेरे ही सिर चढ़ेगा । यदि तुम मुझे पापी बनाना चाहते हो, तो मले ही मेरे साथ चलो, नहीं तो पुरी लौट जाओ ।'

अधीरतांके साथ गदाधर गोस्वामीने कहा—'प्रमो ! सभी पाप मेरे सिर हैं। मैं सभी पापोंको सह ॡँगा, किन्तु आपका वियोग नहीं सह सकता।'

तब महाप्रभुने कठोरताके साथ कहा— गदाघर ! तुम मुझे प्रसक्त करना चाहते हो। तो अभी पुरीको लौट जाओ । तुम्हारे साथ चलनेसे मुझे महान् कष्ट होगा । यदि तुम मेरा कुछ भी सम्मान करते हो। तो तुम्हें में अपनी शप्य दिलाकर कहता हूँ कि तुम पुरी लौट जाओ । यह कहकर प्रभुने उनका गादालिङ्गन किया । प्रभुका आलिङ्गन पाते ही गदाघर पण्डित मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े । अब आगे कहनेको कोई बात ही नही रही । उसी समय सुयोग देखकर प्रभुने पास खड़े

हुए सार्वभौम भट्टाचार्यको देखकर उनसे कहा—'भट्टाचार्य महोदय! इन्हें अपने साथ ही पुरी ले जाइये।'

भट्टाचार्य अवाक् रह गये । उन्हें कुछ कहनेको ही अवसर नहीं मिला । उन्होंने दुःखित चित्तसे प्रभुके चरणोंमें प्रणाम किया । प्रभु उन्हें प्रेमपूर्वक गलेसे लगाकर आगेके लिये चल दिये और ये खड़े-खड़े प्रभुकी ओर देखते हुए रोते ही रहे ।

अव महाप्रभुके साथ परमानन्दपुरी, स्वरूप गोस्वामी, जगदानन्द, मुकुन्द, गोविन्द, काशिक्षर, हरिदास आदि सभी भक्त गौड़ जानेकी रच्छारे चले। याजपुरमें पहुँचकर प्रभुने उन दोनों राजमिन्त्रयोंको भी कह-सुनकर लौटा दिया। उस दिन महाप्रभु रात्रिभर रामानन्दजीके भी कुष्ण-कथा-कीर्तन करते रहे। रेसुना पहुँचकर राय रामानन्दजीको भी प्रभुने लौट जानेकी आजा दी। वे दुःखित मनसे रोते-रोते प्रभुकी पद्मपूलको मस्तकपर चढ़ाकर पीछेको लौटे और महाप्रभु रेसुनाको पार करके आणेके लिये चल दिये।

महाप्रभु जिस ग्राममें भी पहुँचते, वहीं महाराज प्रतापरुद्रजीकी ओरसे प्रभुके स्वागतके निमित्त बहुत-से आदमी मिलते । वे महाप्रभुका खूव सन्कार करते । स्थान-स्थानपर जगलाथजीके प्रसादका पहलेसे ही प्रवन्ध था । इस प्रकार रास्तेमें कृष्ण-कीर्तन करते हुए और अपने ग्रुभ दर्शनोंसे ग्रामवासी तथा राजकर्मचारियोंको कृतार्थ करते हुए प्रभु उड़ीसा-राज्यकी सीमापर पहुँच गये ।

### जननीके दर्शन

जननी जन्मभूमिश्र जाह्नवी च जनार्दनः। जनकः पञ्चमञ्चैव जकाराः पञ्च दुर्छभाः॥%

(सु० र० मां० १६३।१७०)

नीलाचलरे प्रस्थान करते समय प्रभुने सार्वभौम आदि भक्तोंसे कहा था--भौडदेश होकर बन्दावन जानेसे मेरे एक पन्थ दो काज हो जायँगे । प्रेममयी माताके दर्शन हो जायँगे । भागीरथी-स्नान और भक्तोंसे भेंट करता हुआ मैं रास्तेमें जनमभूमिक भी दर्शन करता जाऊँगा। महाप्रभु जनार्दनके हो जानेपर भी जननी, जन्मभूमि और जाह्नवीके प्रेम-को नहीं मला सके थे। उनके विशाल हृदयमें इन तीनोंहीके लिये विशेष स्थान था। इन तीनोंके दर्शनोंके लिये वे व्यम हो रहे थे। उडीसा-प्रान्तकी अन्तिम सीमापर पहुँचते ही त्रिताप-हारिणी भगवती भागीरथींके मनको परम प्रसन्नता प्रदान करनेवाले श्रभ दर्शन हए । आज चिरकाल-के अनन्तर जगद्वन्य सरसरि भगवती जाह्नवीके दर्शनमात्रसे ही प्रभ मुर्च्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े और---'गङ्गे-गङ्गे' कहकर जोरोंसे रुदन करने लगे। वे गद्गद कण्ठसे गङ्गाजीकी स्तुति कर रहे थे। कुछ देरके अनन्तर प्रभु उठे और भक्तोंके सहित उन्होंने गङ्गाजीके निर्मल शीतल जल-में स्नान तथा आचमन किया। उडीसा-सीमा-प्रान्तके अधिकारीने प्रभके स्वागत-सत्कारका पहलेसे ही विशेष प्रबन्ध कर रक्खा था। प्रभ-के दर्शनसे अधिकारी तथा सभी राज-कर्मचारियोंको परम प्रसन्नता हुई । वे प्रभुके पैरोंमें पड़कर हदन करने लगे । प्रभुने उन्हें छातीसे चिपटा-

जनती, जन्मभूमि, जाहवां (गङ्गाजी), जनार्दन और जनक (पिता)—
 ये पांच जकार संसारमें दुर्लभ हैं अर्थात् भाग्यशालीको हां इनके दर्शन होते हैं।

कर कुपा प्रदिश्तित करते हुए उनके शरीरोंपर अपना कोमल हाथ फेरा । प्रभुका स्पर्श पाते ही वे प्रेममें उन्मत्त होकर 'हिर बोल, हिर बोल' कहकर स्तर्य करने लगे । प्रभुके आगमनका समाचार सुनकर आस-पासके सभी प्रामोंके स्त्री-पुरुष तथा बालक-बच्चे प्रभुके दर्शनींकी लालसासे धाटपर आ-आकर एकत्रित हो गये । वे सभी ऊपरको हाथ उठा-उठाकर तृत्य करने लगे और आकाशको हिला देनेवाली हिर-ध्वनिसे दिशा-विदिशाओं-को गुँजाने लगे ।

उस पार गोड़-देशकी तीमा थी, गोड़-देशके तीमाधिकारी यवनने इस भारी कोलाहलको सुना । इसलिये उसने इसका अवली, कारण जाननेके लिये एक गुप्तचरको भेजा । उन दिनों दोनों राज्योंमें घोर तनातनी हो रही थी । यहाँसे गोड़ जानेके तीन रास्ते थे, तीनों ही युद्धके कारण बंद थे, आपसमें एक दूसरेको सदा भय ही बना रहता । वह गुप्तचर हिंदूका वेष धारण करके प्रभुके समीप आया ! प्रभुके दर्शन पाते ही वह अपने आपेको भूलकर प्रेममें उत्भव होकर जोरोंसे उत्य करने लगा । उसी बेहोशीकी दशामें वह अपने स्वामीके समीप पहुँचा । प्रान्ताधिपने उससे उसकी प्रस्कार ! क्या बताऊँ, जिन्हें में अभी देखकर आया हूँ, वे तो मानो सौन्दर्यके अवतार ही हैं । उनकी स्रत देखते ही मैं शरीरकी सुधि भूल गया । उनकी चितवनमें जादू है, गुसकानमें मादकता है और वाणीमें उत्मादकारी रस है । आप उन्हें एक बार देख भर लें, सब बार्ते भूल जायँगे और उनके बेदामोंके गुलाम बनकर कदमोंमें लोटपोट होने लगेंगे।

उस गुप्तचरके मुखसे ऐसी बात सुनकर अधिकारीने अपने एक परम विश्वासी अमात्यको उद्दीसा-प्रान्तके अधिकारीके समीप भेजा और प्रभुके दर्शनकी अपनी इच्छा प्रकट की । मन्त्री महोदय भी प्रभुके

चै० च० ख०४-----------

विश्वव्यापी प्रेमके प्रभावसे बचने नहीं पाये, वे भी उस अनुपम रसा-सवका पान करके छक से गये, उन्होंने प्रेमभरे वचनोंमें अपने खामीके संवादको उड़िया-अधिकारीके समीप कह सुनाया । यवन अधिकारीकी ऐसी अभूतपूर्व अभिलापाको सुनकर उड़ियाधिकारी प्रमुके त्रिलोकपावन प्रेमकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए कहने लगे—'महाप्रमु किसी एकके तो हैं ही नही, उनके ऊपर तो प्राणिमात्रका समानाधिकार है । आपके खामी यदि प्रभु-दर्शनकी इच्ला रखते हैं, तो हमारा सौभाग्य है, वे आवें और जरूर आवें । इमसे जैसा वन पड़ेगा उनका आदर-सत्कार करेंगे, किंतु वे ससैन्य न पथारें, अपने दस-पाँच विश्वासी सेवकोंके ही साथ प्रभु-दर्शनके लिये आवें।'

इस समाचारको पाते ही यवनाधिकारी अपने दस-बीछ विश्वाली सेवकोंके साथ हिंदुओंकी-सी पोशाक पहनकर प्रभुके समीप आये । उन्होंने प्रभुकी चरण-वन्दना की । प्रभुने उन्हें प्रेमपूर्वक आलिक्कन प्रदान किया । वे बहुत देरतक प्रभुकी स्तुति-विनय करते रहे । उड़ियाधिकारीने उनका यथोचित सम्मान और सत्कार किया, उन्हें बहुत-सी वस्तुएँ उपहार-स्वरूप भेंटमें दीं और उनके साथ परम मैत्रीका व्यवहार किया । प्रभु-दर्शनोंसे अपनेको कृतार्थ समझकर उन लोगोंने प्रभुसे जानेकी आज्ञा माँगी, तब महाप्रभुके साथी भक्तोंमेंसे मुकुन्द दक्तने यवनाधिकारीको सम्बोधन करते हुए कहा—'महाशय! हमारे प्रभु गङ्गाजीके पार होना चाहते हैं, क्या आप पार होनेका समुचित प्रयन्ध कर देंगे ।' यवनाधिकारीने प्रभुको प्रातःकाल पार पहुँचानेका वचन दिया और वह प्रभुको तथा सभी भक्तोंको प्रणाम करके अपने स्थानको लीट गया।

दूसरे दिन यवनाधिकारीकी भेजी हुई बहुत-सी नौकाएँ आ पहुँचीं। अधिकारीके प्रधान मन्त्रीने प्रभुके पादपद्योंमें प्रणाम करके प्रस्थान करनेका निवेदन किया। महाप्रभु सभी उड़ीसा-प्रान्तके कर्मचारियोंको प्रेमाश्वासन

प्रदान करके नौकापर सवार हुए । उनकी नौकाके चारों ओर सशक्ष सैनिकोंचे युक्त बहुत सी नावें जलदस्युओंसे किसी प्रकारका भय न हो इस कारण प्रभुकी रक्षाके निमित्त आगे-पीछे चलीं । इधर किनारेपर खड़े हुए उड़िया-अधिकारी तथा प्रामवासी आँस बहाते हुए हरि-ध्विन कर रहे थे, उधर नावपर ही प्रभु भक्तोंके साथ सङ्गीर्तन कर रहे थे, इस प्रकार प्रेमके साथ सङ्गीर्तन करते हुए मन्त्रेश्वर नामक नालेको पार करके प्रभु भक्तोंके सहित पिछलदह पहुँचे । वहाँसे प्रभुने मुसलमान अधिकारीको विदा किया और उसे अपने हाथसे जगलायजीका प्रसाद दिया । वह प्रभु-दक्त प्रेमप्रसादको पाकर प्रसन्नता प्रकट करता हुआ और प्रभुजन्य वियोगसे अधीर होता हुआ वहाँसे लौट गया । महात्रभु उसी नावसे पानीहाटी पहुँचे ।

पानीहाटी घाटपर प्रभुके आनेका समाचार बात-की-बातमें फैल गया । चारों ओरसे स्त्री-पुरुष आ-आकर भगैरहरिकी जय' ध्याची-नन्दनकी जय' आदि बोल-बोलकर आकाशको गुँजाने लगे । घाटपर मनुष्योंकी अपार भीड़ एकत्रित हो गयी । किसी प्रकार राघव पण्डित प्रभुको अपने घर ले गये । वहाँ एक दिन टहरकर दूसरे दिन प्रातःकाल ही प्रभु कुमारहाटी पहुँचे । नवद्वीपके श्रीवास पण्डितका एक घर कुमारहाटी भी था । उस समय वे सपरिवार वहीं थे, प्रभुके प्यारनेसे उनके परिवारमरमें प्रसन्नता छा गयी । स्त्री-पुरुष, बाल-बच्चे सभी आ-आकर प्रभुके चरणों में लोट-पोट होने लगे । काञ्चनपाड़ाके शिवानन्द सेन प्रभुको आप्रह्पूर्वक अपने घर ले गये और वहीं महाप्रभुने मुकुन्द दत्तके भाई वासुदेवके घरको भी अपनी चरण-रजसे पावन किया । एक दिन वहाँ रहकर प्रभु दूसरे दिन शान्तिपुरमें अद्वैताचार्यके घरके लिये चले ।

शान्तिपुरमें पहुँचनेके पूर्व ही नगरभरमें प्रभुके आगमनका हड़ा हो गया। लोग दौड़-दौड़कर प्रभुके दर्शनोंके लिये जाने लगे। महाप्रभु उस अपार भीड़के सहित अद्वैताचार्यके घर आये । आचार्य अपने पुत्र अच्युतको साथ लेकर प्रभुके पैरोंमें पड़ गये । महाप्रभुने उन्हें उठाकर छातीसे लगाया और अच्युतके सिरपर बार-बार हाथ फिराने लगे ।

इधर राचीमाताको भी किसीने जाकर समाचार सुनाया कि प्रभु शान्तिपुर आये हुए हैं। छः वर्षके बिछुड़े हुए अपने संन्यासी पुत्रके मुखको देखनेके लिये माता व्यग्र हो उठी। उसने उसी समय आचार्य चन्द्र-शेखरको बुछाया। सभी भक्त बात की-बातमें शचीमाताके आँगनमें आकर एकत्रित हो गये। सभी प्रभुके दर्शनोंके लिये व्यग्रता प्रकट कर रहे थे। उसी समय शचीमाताके लिये पाछकी मँगायी गयी और माता भी अपने जगन्मान्य पुत्रके मुख देखनेकी इच्छासे शान्तिपुर जानेकी शीमता करने लगी।

संसारमें मनुष्य स्थ बार्तोका योड़ा-बहुत अनुभव कर सकता है, किन्तु सती-साध्वी आर्य-छलनाओंकी विरह-वेदनाको समझनेकी और समझकर अनुभव करनेकी सामध्ये किसीमें भी नहीं है। भक्त तो अपने प्यारे प्रभुके दर्शन करने शान्तिपुर चले जायेंगे। इदा माता भी भक्तोंके साथ दौलापर चढ़कर शान्तिपुर चले जायेंगे। इदा माता भी भक्तोंके साथ दौलापर चढ़कर शान्तिपुरमें अपने प्यारे छाछका माथा सुँघ आवेगी और अपनी चिरदिनकी साधको पूर्ण कर आवेगी, किन्तु पतिव्रता विष्णुपियाकी क्या दशा होगी? दो कोसपर बेटे हुए भी अपने पाणेश्वरके दर्शनसे वह वश्चित ही रहेंगी। उनके छिये उनके पति नीछाचछ हों चाहे शान्तिपुर दोनों ही स्थान समान है। हाय रे समाज! तैंने पतिव्रताओंके छिये इतनी कठोरता क्यों स्थापित की है! राजि-दिन जिनकी मूरति आंखोंमें तृत्य करती रहती है, प्रतिश्वण हृदय जिनका चिन्तन करता रहता है, वे ही प्राणरमण प्रियतम इतने समीप रहनेपर भी बहुत दूर ही बने हुए हैं। विष्णुप्रिया अपनी मनोव्यथाको किसके सामने प्रकट करतीं! प्रकट करनेकी बात भी तो नहीं यी, यह तो हृदयके गहरे धावकी आन्तरिक

कसक थी, इसे तो कोई भुक्तभोगी ही समझ सकता था। वेचारी वाणीकी क्या समर्थ्य जो उस वेदनाको व्यक्त कर सके। विष्णुप्रिया अपने पतिके शयनग्रहमें जाकर चुपचाप नैठ गर्यो। उस समय उनकी आँखोंमें एक भी आँप् नहीं था, उनका हृदय जल नहीं रहा था धीर-धीर सुल्य रहा था, उसमेंसे कड़वा-कड़वा धुआँ निकल्कर विष्णुप्रियाजीक कमलके समान विकलित मुखको म्लान बना रहा था। विष्णुप्रियाजीक समलके समान विकलित मुखको म्लान बना रहा था। विष्णुप्रियाजीक समलके समान विकलित मुखको म्लान बना रहा था। विष्णुप्रियाजीक समलके समान विकलित मुखको म्लान बना रहा था। विष्णुप्रियाजी सामनेकी खूँटीकी ओर टकटकी लगाये देख रही थीं। एक-एक करके उस रात्रिकी सभी वार्ते आ-आकर उनकी हृष्टिके सामने प्रत्यक्ष उत्तर्य करने लगीं। इसी खूँटीपर महीन पीले रंगका उनके ओदनेका वक्ष लटक रहा था। यहीं खाटपर मैं उनके अरुण रंगवाले कोमल चरणोंको धीरे-धीरे सुहरा रही थी। वे बार-बार मेरा आलिङ्गन करते और कहते— 'सुम तो पगली हुई हो, रोती क्यों हो, हँस दो। अच्छा एक बार हँस दो' ऐसा कह-कहकर वे बार-बार मेरी ठोडीको अपनी नरम-नरम उँगल्योंसे उत्परकी ओर उठाते थे, उसी समय मुझे नींद् आ गयी। इन विचारोंके साथ-ही-साथ सचमुच विष्णुप्रियाजीको नींद आ गयी।

शचीमाता शान्तिपुर जानेके लिये तहुप रही थीं। उनका हृदय बाँसों ऊपरको उछल रहा था, वे सोचती थीं कि पंस होते तो मैं अभी उड़कर अपने निमाईके चन्द्रमाके समान शीतल मुसको चूमती और उसके सोनेके समान शरीरपर अपना हाथ फेरकर अपनी चिरदिनकी इच्छाको पूर्ण करती। वे अन्तिम समयमें विष्णुप्रियासे मिलनेके लिये उन्हें हूँदती हुई उसी घरमें जा पहुँचीं। वहाँ जाकर उन्होंने जो देखा उसे देखकर तो वे एकदम मयभीत हो उठीं। विष्णुप्रियाजीकी ऑस्तें एकदम खुली हुई थीं, उनके पलक नहीं गिरते थे। चेहरेपर विरहजन्य वेदनाकी रेखाएँ व्यक्त होकर उनके आन्तरिक असहा दुःखकी स्पष्ट स्चना दे रही थीं। उनका शरीर जह वस्तुके समान ज्यों-का-त्यों ही रखा था, उसमें

जीवनके कोई चिह्न नहीं थे । भयभीत होकर माताने पुकारा—'बेटी! बेटी! विष्णुप्रिया! हाय! बेटी! तू मी मुझे घोखा दे गयी क्या १? यह कहकर माता अपने काँपते हुए हाथोंसे उनके शरीरको झक्कोरने छगीं। वह जन्दीसे उठकर इधर-उधर मौचकी-सी देखती हुई जोरोंसे कहने लगी—'क्या सचमुच वे मुझे सोती ही छोड़कर चले गये। हाय! मैं छुट गयी। मेरा सर्वस्व अपहरण हो गया। यह देखो, खूँटी तो खाली पड़ी है, उनका पीताम्बर भी नहीं है।' यह कहकर विष्णुप्रिया पछाइ खाकर फिर गिर पड़ी। माताने अपने हाथका सहारा देते हुए कहा—'बेटी! तू क्या कह रही है! अरी बावरी, यह तुझे हो क्या गया है, मैं शान्तिपुर जा रही हूँ। तू क्या कहती है ?'

माता अपनी बहुकी अन्तर्वेदनाको समझ गयी। नारिहृदयकी वेदना यिकिञ्चित् नारी ही समझ सकती है। विष्णुप्रियाजीको अब होश हुआ। उन्होंने अपने भावोंको छिपाते हुए कहा—'अम्माजी, मुझे नींद आ गयी थी, उसीमें न जाने मैंने कैसा स्वप्न देखा। उसीमें कुछ बकने लगी होऊँगी। हाँ, आप शान्तिपुर जाती हैं, जायँ। उन्हें देख आवें। मेरे भाग्यमें उनके दर्शन नहीं बदे हैं। न सही मेरा इतना ही सौभाग्य क्या कम है कि उनके दर्शनके लिये लाखों आदमी जाते हैं। आप जायँ मेरी चिन्ता न करें।'

अपनी पुत्रवधूके ऐसे दृढ़तापूर्ण वचनोंको सुनकर माताका दृदय फटने लगा। उन्होंने अपनी छातीको कड़ी बनाकर उस आन्तरिक दुःखको प्रकट नहीं किया और अपनी बहूकी ओर देखती हुई वे पालकीमें जाकर बैठ गयीं। नित्यानन्द, बासुदेव, चन्द्रशेखर आचार्यरक तथा अन्यान्य सैकड़ों भक्त सङ्कीर्तन करते हुए शचीमाताकी पाछकीके पीछे-पीछ चले।

महाप्रभने जब माताके आगमनका समाचार सना तो उठकर दरवाजेपर आ गये। उन्होंने अपने हाथोंसे माताको पालकीसे उतारा और वे अबोध बालककी भाँति उनके चरणोंमें लोटने लगे । प्रभुके चरणोंमें नित्यानन्दजी छोट रहे थे और अन्यान्य भक्त एक-दूसरेके चरणोंको पकड़े हए रुदन कर रहे थे। बहत देरतक यह करणापूर्ण प्रेम-दृश्य ज्यों-का-त्यों ही बना रहा । तब माताने अपने काँपते हुए हाथोंसे सिंहके समान अपने तेजस्वी संन्यासी पुत्रको उठाकर छातीसे लगाया। माताके स्तनोंसे आप-ही-आप दूध निकलने लगा और उस दूधसे पृथ्वी भीग गयी । माताने पुत्रके अङ्गमें लगी हुई धूलि अपने आँचलसे पोंछी। पुत्रके मुखको चुमा, उनके माथेको सँघा और सम्पूर्ण शारीरपर हाथ फिराती रही । प्रेमके कारण वह कुछ कह नहीं सकी । बहुत देरके अनन्तर प्रभु माताको साथ लेकर भीतर घरमें गये। वे भाँति-भाँतिसे माताकी स्त्रति करने लगे । अपने गृह-त्यागरूपी अपराधके निमित्त क्षमा माँगने लगे और माताके प्रति असीम प्रेम प्रदर्शित करने लगे । माता इतने दिनोंके पश्चात अपने प्यारे पुत्रको पाकर परम प्रसन्न हुई और अपने आँसुओंसे उनके वस्त्रोंको भिगोती हुई भाँति-भाँतिके प्रेम-बाक्य कहने लगी। उन समय माता-पुत्रका यह सम्मिलन अपूर्व ही था । रात्रिमें सभी भक्तोंने मिल-कर सङ्गितन किया । माताने अपने हाथोंसे अपने संन्यासी पत्रको भोजन कराया । माताकी सन्त्रष्टिके निमित्त उस दिन प्रभुने खुब इटकर भोजन किया । दसरे दिन प्रभुने भक्तोंके सद्दित माताको विदा किया । माताने घर आनेका आग्रह किया । प्रभुने वचन दिया कि अभी तो मैं पाँच-सात दिन यहीं हैं, हो सका तो आऊँगा । माता फिर मिलनेकी आशा रखती हुई नवद्वीपको छौट गर्यी।

# विष्णुप्रियाजीको संन्यासी स्वामीके दर्शन

पाणिब्राहस्य साध्वी स्त्री जीवितो वा सृतस्य वा। पतिलोकसभीप्सन्ती नाचेरिकश्चित्रप्रियस् ॥#

( सु० र० मां० ३६६। १७.)

मेरा अपना ऐसा विश्वास है और शास्त्रोंका भी यही सिद्धान्त है कि यह संसार एकान्तवासी तपस्वी महापुरुषों के पुण्यसे तथा पतिव्रताओं के पातिव्रतक प्रभावसे ही स्थित है। शास्त्रोंका भी यही अभिमत है कि संसार धर्मपर ही स्थित है और स्त्री-पुरुषों के लिये संसारी भोग्य पदायोंकी आसक्ति छोड़कर प्रभुसे प्रेम करना या मन, वचन तथा कर्मसे पातिव्रत-धर्मका पालन करना यही परमधर्म बताया गया है। तपस्वीको मानसमानकी पीछेसे इच्छा हो सकती है। भगवद्भक्ति भी प्रसिद्धिके ल्यि की जा सकती है, किन्तु पतिव्रताको तो संसारसे कुछ मतल्ब ही नहीं। वह तो मालती कुसुमकी भाँति निर्जन प्रदेशमें विकसित होती है और अपने प्यारेको प्रसक्त करके अन्तमें सुरझाकर वहीं जीर्ण-शीर्ण हो जाती है, उसकी ग्रुस सुगन्धि संसारमें व्यात होकर लोगोंका कल्याण अवश्य करती है, किन्तु हसे तो कोई परम विवेकी पुरुष ही समझ सकता है। सर्वसायारण लोगोंको तो उसके अस्तित्वका भी पता नहीं। इसीलिये कहता हूँ, पतिव्रतन

क सती स्रोका यहा परमधम है कि (अग्निको साक्षी देकर एक बार ) जिसने उसका पाणिग्रहण किया है, वह पति चाहे जीवित हो या मर गया हो, बस, उसीके साथ पतिलोकमें रहनेकी इच्छा करती हुई उसकी इच्छाके विकद कोई भी आचरण न करे।

धर्म, योग, यज्ञ, तप, पाठ-पूजा और अन्य सभी साधनोंसे परमश्रेष्ठ है। एक सच्ची पतिवता सम्पूर्ण संभारको हिला सकती हैं, किन्तु ऐसी पतिवता बहुत योड़ी होती हैं।

पाठकहृन्द ! विष्णुप्रियाजीकी मनोव्ययाको समझें । इस अस्य वयस्-में उन्हें अपने प्राणेश्वरकी असहा विरह-वेदना सहनी पड़ रही है । उनके प्राणेश्वर भक्तोंके लिये भगवान् हैं । वे जीवोंका उद्धार भी करते हैं । असंख्य जीव उनकी कृपासे संसार-सागरसे पार हो ,गये । भक्तोंके लिये वे साक्षात् नारायण हैं । हुआ करें, उनके लिये तो वे उनके पति—हृदय-रमण पति ही हैं । वे उनके पास स्थूल शरीरसे नहीं हैं तो न सही, उनके हृदयमें तो पतिकी मूर्ति सदा विराजमान है, वे पतिको छोड़कर और किसीका चिन्तन ही नहीं करतीं ! अहा, धन्य है उनकी एकनिष्ठ पतिभक्तिको ।

विण्णुप्रियाजीकी आन्तरिक इच्छा थी कि एक बार इस जीवनमें अपने आराध्यदेवके प्रत्यक्ष दर्शन और हो जायँ किन्तु वे अपनी इच्छाको प्रकट किस प्रकार करतीं और किसके सामने प्रकट करतीं ? यदि किसीसे कहतीं भी तो वे स्वतन्त्र ईश्वर हैं, किसीकी बात मानने ही क्यों छगे ? इसिल्ये अपने मनोगत भावोंको हृदयमें ही दबाकर वे अपने इष्टदेवके बरणोंमें ही मनसे प्रार्थना करने लगीं। वे प्रेमाकर्षणपर विश्वास रखती हुई कहने लगीं—ंवे तो मेरे पटकी एक-एक बातको जाननेवाले हैं, मेरा यदि सच्चा प्रेम होगा तो वे यहीं मुझे दर्शन देने आ जायँगे। यही सोचकर वे चुपचाप बैठी रहीं। सचमुच प्रेममें बड़ा भारी आकर्षण है। हृदयमें लगन होनी चाहिये, प्यारेके प्रति पूर्ण विश्वास हो, हृदय उसके लिये छटपटाता हो और स्नेह सच्चा हो तो फिर मिलनेमें सन्देह ही क्या है ?

जापर जाको सस्य सनेहू। सो तेहि मिछह न कञ्च संदेहू॥

मन कोई इस बीस तो है ही नहीं । अग्निके समान सर्वेत्र मन एक ही है। पात्र भेदसे मन वैसा ही गंदा और निर्मल बन जाता है। यदि दो मन निर्मल और पिवत्र वन जायँ तो शरीर चाहे कहीं भी पहे रहें, दोनोंके मनोगत भावोंको दोनों ही लाख कोसपर वैठे हुए भी समझनेमें समर्थ हो सकते हैं। शान्तिपुरमें बैठे हुए प्रभुको भी विष्णुप्रियाजीका बेतारका तार मिल गया। प्रमु मानो उन्हींको कृतार्थ करने नवदीप जानेकी इच्छासे अद्देताचार्यसे विदा लेकर विद्यानगरकी ओर चल पहे। वहाँ पहुँचकर प्रभु सार्वभौम महाचार्यके भाई वाचस्पतिके घरपर ठहरे। लोगोंकी अपार भीड़ प्रभुके दर्शनोंके लिये आने लगी। जो भी सुनता वही नांवसे, घड़ोंसे तथा हार्योसे तैरकर गङ्गाजीको पार करके विद्यानगर प्रभुके दर्शनोंके लिये चल देता। उस समय दोनों घार्योपर नरमुण्ड ही-नरमुण्ड दिखायी देते। प्रभुके वहाँ पहुँचनेसे एक प्रकारका मेला-सा लग गया। गङ्गाजीके झाउओंका जंगल मनुष्योंके पदाघातसे चूर्ण होकर सुन्दर राजयथ बन गया। लोग महाप्रभुकी जय-जयकार करते हुए महान् कोलाहल करते और प्रभु-दर्शनोंकी अपनी आकुलता-को प्रकट करते।

महाप्रमु इस भीड़-भाइ और कोळाहळसे ऊवकर अपने दो-चार भक्तोंके साथ धीरेसे मनुष्योंकी दृष्टि बचाते हुए विद्यानगरसे कुलियाके लिये चले गये । प्रमुके दर्शन न पानेसे लोग वाचस्पति पण्डितको कोसने लगे । उन्हें भाँति-भाँतिकी उलटी-सीधी बार्ते सुनाने लगे । अन्तमें जब उन्हें पता चला कि प्रभु तो यहाँसे चुपके ही निकल गये, तब तो उनके दु:खका ठिकाना नहीं रहा, वे सभी प्रमुके विरहमें जोरोंसे हदन करने लगे । इतनेमें ही एक ब्राह्मणने आकर समाचार दिया कि प्रभु तो कुलिया पहुँच गये । तब वाचस्पति उस अपार भीड़के अप्रणी बनकर कुलियाकी ही ओर चले । कुलिया पहुँचकर लोगोंने प्रभु-दर्शनोंकी अपनी व्ययता प्रकर की, तब प्रभुने छत्तपर चढ़कर अपने दर्शनोंसे लोगोंको कृतार्थ किया । बहुत-से लोग प्रमुके दर्शनोंसे अपनेको धन्य मानते हुए अपने-अपने स्थानोंको छौट गये, किन्तु जितने छोग जाते थे, उतने ही और भी बढ़ जाते थे, सायंकालतक यही दस्य रहा।

प्रभके ऐसे लोकव्यापी प्रभावको देखकर पहले जिन्होंने इनसे द्वेष किया था, वे सभी अपने पूर्व कृत्योंपर पश्चात्ताप प्रकट करते हुए प्रभुकी शरणमें आये और अपने-अपने अपराधोंके लिये उनसे क्षमा चाही । विरोधियोंके हृदय प्रभुके संन्यासको देखते ही नवनीतके समान कोमल हो गये थे। प्रेमका त्याग ही तो भूषण है, त्यागके विना प्रेम प्रस्फटित होता ही नहीं । संग्रही और परिग्रहीके जीवनमें प्रेम किस प्रकार उत्पन्न हो सकता है, प्रभुके प्रेमके प्रभावसे उन पापकर्मवाले निन्दकोंके हृदयोंमें भी प्रेमकी तरंगें हिलोरें मारने लगीं। सबसे पहले तो विद्यानगरके परम भागवती पण्डित देवानन्दजी प्रभुके शरणापन्न हुए और उन्होंने अपने ही अपराध-भक्षनकी याचना नहीं की, किन्त प्रभरे यह वचन ले लिया कि यहाँ आकर जो कोई भी आपसे अपने पूर्वकृत अपराधोंके छिये क्षमा-याचना करेगा, उसे आप कृपापूर्वक क्षमा-दान दे देंगे। महाप्रभुके विशाल हृदयमें किसीके पूर्वकृत अपराधोंका स्मरण ही नहीं था, वे महापुरुष थे। वे संशारी लोगोंके स्वभावसे विवश होकर कहे हुए वचनोंका बुरा ही क्यों मानने लगे । वे तो जानते थे---- (सहशं चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञान-वानपि' ज्ञानी पुरुष भी अपनी प्रकृतिके अनुसार ही सभी चेष्टाएँ करता है, इसिलये किसीकी कैसी भी बातका बुरा न मानना चाहिये, फिर भी उन्होंने देवानन्दजीकी प्रसन्नताके निमित्त अपराध-भञ्जनकी खीकृति दे दी। सभीने प्रभुके चरणोंमें आत्म-समर्पण किया और प्रभुने उन्हें गलेसे लगाया।

प्रभुके छोटे-बड़े सभी भक्त तथा भक्तोंकी क्रियाँ बच्चे यहाँ कुलिया-में भाकर उनके दर्शन कर गये थे । शचीमाता शान्तिपुरमें ही मिल आवी थीं । कोई भी भक्त प्रभु-दर्शनोंसे विश्वत नहीं रहा । महाप्रभु पाँच-सात दिन कुलियामें ठहरे। इतने दिनोंतक कुलियामें मेला-सा ही लगा रहा । इतनेपर भी एकान्तमें प्रभुका चिन्तन करती हुई विष्णुप्रियाजी अपने घरके भीतर ही बैठी रहीं। वे एक सती साध्वी कुल-वधूकी भाँति घरसे बाहर नहीं निकलीं, मानो उन्हींको अपने दर्शनींसे कृतार्थ करनेके निमित्त प्रभुने नवद्वीप जानेकी इच्छा प्रकट की । भक्तोंके आनन्दका ठिकाना नहीं रहा । उसी समय नौका मैंगायी गयी और प्रभु अपने दस-पाँच अन्तरङ्ग भक्तींके साथ गङ्गा पार करके नवद्वीप घाटपर पहुँचे । घाटकी सीढ़ियोंपर चढ़कर प्रभु ग्रुक्लाम्बर ब्रह्मचारीजीकी कुटियापर पहुँचे । ब्रह्मचारीजी अपने भाग्यकी भूरि भूरि प्रशंसा करते हुए प्रभुके पैरोंमें छोट-पोट होने लगे । क्षणभरमें ही यह समाचार सम्पूर्ण नगरमें फैल गया । लोग चारों ओरसे आ-आकर प्रभुके दर्शनोंसे अपनेको कृतार्थ मानने लगे। समाचार पाते ही शचीमाता भी जैसे बैठी थीं, बैसे ही दौडी आयीं। प्रभुने माताकी चरण-वन्दना की । माता अपने अशुओंसे प्रभुके वस्त्रीं-को भिगोने लगी । प्रभु चुपचाप खड़े कुछ सोच रहे थे, किसीकी कुछ कहनेकी हिम्मत नहीं हुई ! तब प्रभु पैरोंमें खड़ाऊँ पहने धीरे-धीरे शचीमाताके साथ घरकी ओर चलने लगे । एक एक करके उन्हें सभी बातें स्मरण होने लगी। पाँच-छः वर्ष पूर्व जिस घाटपर स्नान करते थे। वह घाट इतने आदिमयोंके रहनेपर भी सुना-सा प्रतीत हुआ । सभी पूर्व-परिचित वृक्ष हिल-हिलकर मानो प्रभुका स्वागत कर रहे हों । वे ही भवनः वे ही अझलिकाएँ, वे ही प्राचीन पथ, वे ही देवस्थान प्रमुकी स्मृतिको फिरसे नूतन बनाने लगे । महाप्रभु नीची निगाह किये हुए आगे-आगे जा रहे थे। पीछेसे लोगोंकी अपार भीड़ हरिष्वनि करती हुई आ रही थी । घरके सामने आकर प्रभु खड़े हो गये। विष्णप्रियाजीका दिख धडकने लगा । वे अपने प्रेमके इतने भारी वेगको सहन करनेमें समर्थ न हो सकीं ।

शरोखेमेंसे उन्होंने अपने जीवनसर्वस्वकी झाँकी की । सिर मुड़े हुए और गेकए वस्त्र धारण किये हुए प्रभुको विष्णुप्रियाजीने अभी सर्वप्रथम देखा है । उनके प्रकाशमान चेहरेको देखकर विष्णुप्रियाजी चित्रमें लिखी मूर्तिके ही समान बन गर्यों । उनके नेत्रोंमेंसे निकलनेवाले निरन्तरके अशुकण ही उनकी सजीवताका समर्थन कर रहे थे।

विष्णुप्रियाजीकी इच्छा अपने प्राणेशके पाद-पर्योमें प्रणत होकर कुछ प्रार्थना करनेकी थी, किन्तु इतनी अपार भीड़में कुळ-वधू बाहर कैसे जाय, यही सोचकर वे दुविधामें पड़ गयीं । फिर उन्होंने सोचा जब वे यहाँतक आये हैं, संन्यासी होकर भी उन्होंने इतनी अनुकम्पा की है, तब मुझे बाहर जानेमें अब क्या छाज १ छोक छाज सब इन्होंके चरणोंकी प्राप्तिके ही निमित्त तो है, जब ये चरण साक्षात् सम्मुख ही उपस्थित हैं, तब इनके स्पर्श-सुखसे अपनेको विद्यत क्यों रह्यूँ १ यह सोचकर विष्णुप्रियाजी जैसे बैठी यीं बैसे ही प्रभुके पादपद्योंका स्पर्श करने चर्ली।

उन्होंने वेणी बाँधना बंद कर दिया था, शरीरके सभी अङ्गोंके आभूषण उतार दिये थे, आहार भी बहुत ही कम कर दिया था। नित्यकं कम आहारसे उनका शरीर क्षीण हो गया था। वे निरन्तर प्रभुका ही ध्यान किया करती थीं। प्रभु-दर्शनोंकी ठालसासे क्षीणकाय, मिं नित्तर वसना विष्णुप्रियाजी अपने सम्पूर्ण शरीरको सङ्कुचित बनाती हुई जल्दी-से प्रभुकी ओर चलीं। प्रभु दृष्टि उठाकर किसीकी ओर नहीं देखते थे, वे पृथिवीकी ही ओर खड़े-खड़े ताक रहे थे। उसी समय उन्होंने देखा, मिंजन वक्क पहने एक क्की उनके चरणोंमें आकर गिर पड़ी। क्की-स्पर्शन्से भयभीत होकर प्रभु दो कदम पीछे हट गये। विष्णुप्रियाजी सुबकियाँ भर-मरकर धीरे-धीरे रुदन करने लगीं। प्रभुने मर्राई हुई आवाजमें पूछा—'दुम कीन हो?'

हाय रे वेराग्य ! तेरी ऐसी कठोरताको बार-बार धिकार है, जो अपने शरीरका आधा अङ्ग कही जाती है, जिसके लिये स्वामीको छोड़कर दूसरा कोई है ही नहीं, उसीका निर्देशी स्वामी, उसके जीवनका सर्वस्क, उसका इष्टरेव उससे पूछता है—'तुम कौन हो ?' आकाश ! तू गिर क्यों नहीं पहता ? पृथ्वी ! तू फट क्यों नहीं जाती ? विष्णुप्रियाजी जुप रहीं, क्यों नहीं पहता ? पृथ्वी ! तू फट क्यों नहीं जाती ? विष्णुप्रियाजी जुप रहीं, सेचा, कोई दूसरा ही मेरा परिचय करा दे, किन्तु दूसरे किसकी हिम्मत थी ? सभीकी वाणी बंद हो गयी थी । इतनी भारी भीड़ उस समय बिस्कुल शान्त हो गयी थी, चारों ओर सजारा छाया हुआ था । विष्णुप्रियाजीने जब देखा कोई भी कुछ नहीं कहता, तब वे स्वयं ही धीरे-धीरे कश्ण-स्वरमें कहने लगीं—'में आपके चरणोंकी अत्यन्त ही शुद्र दासी हूँ।'

महाप्रभुको अब चेत हुआ, उन्होंने कुछ ठहरकर कहा—'तुम क्या चाहती हो ?'

अत्यन्त ही कातरवाणीमें उन्होंने कहा—'मैं आपकी कृपा चाहती हूँ।'

प्रसुने नीची दृष्टि किये हुए कहा— 'विष्णुप्रिये ! तुम अपने नाम-को सार्थक करो । संसारमें विष्णु-भक्ति ही सार है, उसीको प्राप्त करके इस जीवनको सफल बनाओ ।'

रोते-रोते विष्णुप्रियाजीने कहा—'आपके अतिरिक्त कोई दूसरे विष्णु हैं, इस वातको मैं नहीं जानती, और जाननेकी इच्छा भी नहीं है। मेरे तो विष्णु, कृष्ण, शिव जो भी कुछ हैं आप ही हैं। आपके चरणों-के अतिरिक्त मुझे कोई दूसरा आश्रय नहीं।'

इन हृदयिवदारक वचर्नोको सुनकर वहाँ खड़े हुए सभी स्त्री-पुरुषोंका हृदय फटने लगा । सभीके नेत्रोंसे जल-धारा बहने लगी । विष्णुप्रियाजी-ने फिर कहा—प्रमो ! सुना है, आप जगत्का उद्धार करते हैं, फिर अभागिनी विष्णुप्रियाको जगत्से बाहर क्यों निकाल दिया गया है, इसके उद्धारकी बारी क्यों नहीं आती ?'

प्रभुने कहा—'तुम्हारी क्या अभिलाश है ?' सुबिकयाँ भरते हुए ठहर-ठहरकर विष्णुप्रियाजीने कहा—'मुझे जीवन-यापन करनेके लिये कुछ आधार मिलना चाहिये। आपके चरणोंमें यह कङ्गालिनी भिखारिणी उसीकी भीख माँगती है।'

थोड़ी देर सोचकर प्रभुने अपने पैरोंके दोनों खड़ाउओंको उतारते हुए कहा—'देवि ! हम संन्यासियोंके पास तुम्हें देनेके लिये और है ही क्या ! यह लो, तुम इन पादुकाओंके ही सहारे अपने जीवनको बिताओ ।'

इतना सुनते ही विष्णुप्रियाजीने धूिलमें सने हुए अपने मस्तकको अपर उठाया और काँपती हुई उँगिलियोंसे उन दोनों खड़ाउओंको सिर्पर चढ़ाकर वे स्दन करने लगीं। उस समय जनसमृहमें हाहाकार मच गया, सभी चीत्कार मारकर स्दन करने लगे। प्रभु उसी समय माताको प्रणाम करके लौट पड़े। माता अपने प्यारे पुत्रको जाते देखकर मूर्चिलत हो पृथिवीपर गिर पड़ी, प्रभु पीछेकी ओर बिना देखे हुए ही जस्दिसि भीड़को चीरते हुए आगेको चलने लगे। बहुत से भक्त जस्दिसे आगे चलकर लोगोंको हटाने लगे। इस प्रकार योड़ी देर ही नवदीपमें ठहरकर प्रभु नावसे उस पार पहुँच गये और चलने लगे। सैकड़ों मनुष्य धर-बारकी कुछ भी परवा न करके उसी समय प्रभुके साथ-ही-साथ वृन्दावन जानेकी इच्छासे उनके पीछे-पीछे चलने लगे। इस प्रकार तुमुल हिरिध्विन करते हुए सागरके समान बहु अपार भीड़ प्रभुके पथका अनुसरण करने लगी।



# वृन्दावनके पथमें

सुजनं ब्यजनं मन्ये चारुवंशसमुज्रवम्। आत्मानं च परिभाग्य परतापनिवारणम्॥

(सु० र० मां० ४७। १८)

पुरीसे बहुत-से भक्त प्रभुके साथ वृन्दावन जानेकी इच्छासे आये थे और बहुत-से भक्त नवद्वीपसे उनके साथ हो लिये थे इसलिये प्रभुके साथ वृन्दावन चलनेवालोंकी एक खासी भीड़ हो गयी थी। जिस प्रकार राजा, महाराजा और सामन्तगण विजयलाम करनेके लिये दूसरे देशपर चढ़ाई करते हैं, उसी प्रकार श्रीकृष्णप्रेममें विभोर हुए भक्त प्रभुके साथ आनन्द और उत्साहके साथ वृन्दावनकी ओर जा रहे थे। गङ्गाजीके किनारे किनारे कार्तिक मासकी शरीरको सुहावनी लगनेवाली धूपमें सभी संकीर्तन करते हुए दौड़ लगा रहे थे। जिनके साथ साकार स्वरूप धारण करके प्रेमदेव चल रहे हों उनके आनन्दका अनुमान लगा ही कौन सकता है! जिस गाँवमें मध्याह्व होता, वहीं पड़ाव पड़ जाता। वात-की-वातमें ग्रामवासी प्रभुके सभी साथियोंके भोजन आदिका प्रवन्ध कर देते। महाप्रभु भिक्षा करके और ग्रामवासियोंको श्रीकृष्णप्रेम प्रदान करके आगे चल देते। इस प्रकार अनेक ग्रामोंको अपनी पद-धूलिसे पावन बनाते हुए तथा ग्रामवासियोंको भगवन्नाम-सुधा पिलाते हुए अपने प्यारेकी दर्शन-लाल्सासे प्रभु प्रेममें उन्मत्त हुए आगे बढ़ रहे थे।

एक दिन भिक्षा करनेके अनन्तर मुख ग्रुढिके निमित्त प्रभुने गोविन्द-घोषकी ओर हाथ बढ़ाया । घोष महाद्यय जानते थे, कि प्रभु भिक्षाके अनन्तर मुख ग्रुढिके निमित्त कुछ अवस्य खाते हैं, इसल्जिये वे गाँवसे

उत्तम वंशमं चत्पन्न हो अपने शरीरको घुमाकर दूसरोंके सन्ताप दूर करनेवाळे सज्जन पुरुषको मैं पंखेके समान समझता हूँ ( पंखा भी अपनेको घुमाकर औरोंका ताप हरता और अच्छे बाँसका बनता है )।

एक हरीतकी (हर्र) माँग लाये थे। उन्होंने हरीतकीका एक दुकड़ा प्रभुके हाथपर रख दिया, प्रभु उसे खा गये।

दूसरे दिन फिर प्रभुने मिश्चाके अनन्तर हाथ बढ़ाया । घोष महोदयने दूसरे दिनकी बची हुई आधी हरीतकी अपने वस्त्रके छोरमें बाँध रखी थी, प्रभुके हाथ बढ़ाते ही उन्होंने जल्दीसे उसे बस्त्रमेंसे खोलकर उनके हाथपर रख दी । हरीतकीके टुकड़ेको देखकर प्रभु हाथकों ज्यों-का-त्यों ही किये रहे । उन्होंने उसे मुँहमें नहीं डाला । थोड़ी देर साचकर वे कहने लगे—'गोविन्द! यह हरीतकी तुमने कहाँ पायी ?'

अत्यन्त ही नम्नताके साथ घोष महारायने कहा-प्रभो ! कलकी शेष बची हुई हरीतकी हमने बाँध रखी यी, वही यह है।'

प्रभुने कुछ गम्भीरताके साथ कहा—'तुमने कलकी आजके लिये क्यों बाँघ रखी ?'

गोविन्द प्रभुक्ती गम्भीर चेष्टाको देखकर डर गये, उन्होंने कुछ भी उत्तर नहीं दिया, वे उदास-भावसे पृथिवीकी ओर देखने लगे । तब प्रभु उसी स्वरमें धीरे-धीरे कहने लगे—'जिनकी संग्रह करनेकी आदत हो जाती है, वे साधु होनेपर भी अपनी आदतको नहीं छोड़ते । अभी तुम्हारी संग्रह करनेकी इच्छा कम नहीं हुई । साधुके लिये संग्रह करना दूपण है और गृहस्थको थोड़ा-बहुत संग्रह करना भूपण है । इसलिये अब तुम मेरे साथ नहीं रह सकते । यहीं कहीं कुटिया बनाकर रह जाओ और विवाह करके अनासक्त-भावसे भगवत्-प्रीत्यर्थ कार्य करो ।'

इस बातको मुनते ही गोविन्द जोरोंसे ठदन करने लगे। प्रभुने उनकी पीठपर हाथ फेरते हुए कहा—-भैंने तो वैसे ही कह दिया, तुम स्वयं बड़े भागवत हो, तुमने केवल मेरे स्नेहके वशीभूत होकर ही ऐसा आचरण किया।, कोई बात नहीं है, तुम यहीं रहकर भगवान् गोपीनाथ-जीकी सेवा-पूजा करो। भगवान्की सेवाके लिये विवाह किया जाय, तो

चै० च० ख० ४---3---

उसमें हानि ही क्या है ?' गोविन्द घोषने प्रमुकी आज्ञा जिरोधार्य की और गङ्गा-किनारे कृटिया वनाकर वे रहने लगे । प्रम-आज्ञानुसार उन्होंने विवाह भी किया । एक पत्रको छोडकर उनकी पतिव्रता पत्नी परलोकगामिनी बन गर्या । कुछ कालके अनन्तर पत्रने भी माताके पथका अनसरण किया । पत्रशोकसे दुखी होकर भगवानुकी सेवा-पूजा छोड़कर वे प्राण त्यागनेके लिये उद्यत हो गये। उन्होंने न तो भगवानको ही भोग लगाया और न स्वयं ही कुछ खाया । तब एक दिन स्वप्नमें भगवानने कहा-- 'तुमने हमारी सेवा व्यर्थमें ही स्वीकार की । एक पिता बहत-से पत्रोंसे प्यार करता है और उनका समानभावसे लालन-पालन भी करता है, किन्त इम तो इकलखोरे पुत्र हैं। हम अपने दसरे भाईको नहीं देख सकते। इम एक बेटेवाले बापके ही पुत्र बनकर रह सकते हैं। हमारा बाप हमारे किसी दूसरे भाईकी इच्छा करे यह हमे पसंद नहीं है। इसल्यि हमारे साथ तुम्हारा दूसरा पुत्र कैसे रह सकता था ? एक पुत्र तो मर ही गया। अब हमें भी मारना चाहते हो। तो तम्हारी इच्छा । वैसे हम तम्हारे पिण्डदान और श्राद्धादि कर्म करनेके लिये स्वयं ही उपस्थित हैं। फिर दसरे पुत्रका क्या करोगे ?? इस बातसे गोविन्दजीको सन्तोष हुआ और वे फिर पूर्ववत् भगवान्की सेवा-पूजा करने लगे । गोविन्द घोषकी मत्यके अनन्तर भगवानने पत्ररूपसे स्वयं उनके सभी श्राद्धादि कर्म कराकर अपनी भक्तवसालताको सार्थक किया । धन्य है ऐसे गोपीनाथ-को और धन्य है उन महाभाग गोविन्द घोषको जिनकी भक्तिके कारण जगत-पिताने पुत्ररूपसे उनके श्राद्धादि कर्म किये।

महाप्रमु चळते चळते रामकेळि नामक नगरके निकट पहुँचे । नगरमें घुसते ही भक्तोंने हरि-ध्वनिकी गूँजसे आकाशमण्डलको गुँजा दिया। दिशा-विदिशाओंमें भगवान्के सुमधुर नामोंकी प्रतिध्वनि सुनायी पड़ने लगी। भक्तोंके द्वदयसे आनन्द-धारा निकल-निकलकर अपने वेगसे लोगोंको प्रावित करने लगी। सहस्रों नर-नारियोंके छुंड-के-छुंड प्रभुके दर्शनोंके लिये आने लगे और सभी भूत-वाधाकी छूत लगनेके समान एक-दूसरेका हाथ पकड़-पकड़कर नृत्य करने लगे। रामकेलि-ग्राम गौड़देशकी राजधानीके समीप ही था। उसे गौड़देशके दो मन्त्री भाइयोंने अपने रहनेके लिये बसाया था। बादशाहने भी भक्तोंकी गगनभेदी तुमुल ध्विन सुनी। सुनते ही वह अपने महलकी छतपर चढ़कर खयं उस ओर देखने लगा।

पापीको सदा अपने पापका भय बना रहता है, उसके हृदयमें शान्ति नहीं रहती । गौडदेशका तत्कालीन बादशाह हसेनशाह हिन्द्राजा सुबुद्धिरायको छल-बलसे राज्यच्युत करके स्वयं ही राजा बन गया था। इसल्यि वह हिन्दुओंसे बहुत शंकित रहता था । भक्तोंकी गगनभेदी हरि-ध्वनिको सनकर उसके कान खड़े हो गये। वह सोचने लगा—'किसी-ने गौड़देशपर अकस्मात चढाई तो नहीं कर दी।' इसलिये उसने जल्दीसे अपने केशवसिंह नामक हिन्दू मन्त्रीको बुलाकर उसका कारण पूछा । केरावसिंहने प्रभक्ती प्रशंसा पहलेसे ही सन रखी थी । वह स्वयं हुसेनशाहसे सन्तुष्ट नहीं था; किन्तु मन्त्री होनेके कारण काम करता ही था । उसने कहा---(सरकार ! भयकी कोई बात नहीं । परीके दस-बीस वैष्णव साधु हैं। तीर्थ-यात्रा करने वृन्दावन जा रहे हैं। कल चले ही जायँगे। वे सभी निःशस्त्र हैं और उन्हें राजनीतिसे कोई प्रयोजन नहीं। वे सब-के-सब घर-वार-त्यागी वैरागी हैं।' बादशाह उस समय तो हॉ-हूँ करके घर चला गयाः किन्तु हिन्दु मन्त्रीकी बातांसे उसे विशेष सन्तोष नहीं हुआ । इसल्यि उसने अपने 'दविर खास' और 'शांकिर मल्लिक' नामक दोनों विश्वासी मन्त्रियोंको बुलाकर फिर इस सम्बन्धमें पूछ-ताछ की। इधर बादशाहसे पृथक होते ही केशवसिंह मन्त्रीने चुपकेसे एक विश्वासी ब्राह्मण सेवकके द्वारा प्रभुके पास यह समाचार भेज दिया कि आपको यहाँ-से शीघ्र ही चले जाना चाहिये । मुसलमान बादशाहकी बुद्धिका विश्वास नहीं। न जाने कब क्या सीचने छगे ।

दिवर खास और शांकिर मिछिक वैसे तो जन्मके हिन्दू थे, किन्तु बादशाहके विशेष कृपापात्र होनेसे वे अपने हिन्दूपनेको भूळ-से गये थे। वादशाह भी इनपर हिन्दू कर्मचारियोंकी भाँति अविश्वास नहीं करते थे। बादशाहके पूळनेपर दिवर खासने प्रभुकी प्रशंसा करते हुए कहा—'ये नवद्गीपके गौराङ्ग महाप्रभु हैं, इन्होंने अब संन्यास ले लिया है। इन्हें राजनीतिसे कोई सम्बन्ध नहीं। ये तो धर्म संस्थापनार्थ प्रकट हुए हैं। इन्हें आप साक्षात् नारायण ही समझें। इनके आशीर्वादसे आपका कल्याण हो जायगा। ये कृपा करनेमें किसी प्रकारका भेद-भाव नहीं रखते। बादशाहको इनकी बातोंसे सन्तोप हुआ और वह महाप्रभुकी भृरि-भृरि प्रशंसा करने लगा। इस प्रकार बादशाहको समझा-बुझाकर ये लोग अपने घर आये। अपने स्थानपर आकर इन दोनों भाइयोंको शंका हुई कि न जाने बादशाह फिर कुछ सोचने लगे, इसल्ये चलकर प्रभुको समझा देना चाहिये, कि ऐसे लड़ाईके समयमें इस प्रकार भीइ-भाइके साथ वृन्दावन जाना उचित नहीं है।

ये प्रभुके गुणांपर पहले ही मोहित हो चुके थे। प्रभुके दर्शनोंकी इन्हें चिरकालसे उत्कट इच्छा थी। आज स्वाभाविक ही ऐसा सुन्दर सुयोग पाकर ये परम प्रसन्न हुए और प्रभुके दर्शनोंकी इच्छासे रात्रि होनेकी प्रतीक्षा करने लगे। पाठक जानते ही होंगे कि अत्यन्त ही एकान्त-प्रेमीसे रात्रिके समय एकान्तमें ही वातें की जाती हैं। ये दोनों माई प्रभुके अत्यन्त ही एकान्त-प्रेमी, भक्त, सेवक, शिष्य तथा सुद्धद् थे। ये ही दोनों माई वैष्णव-समाजमें 'रूप' और 'सनातन'के नामसे परम प्रसिद्ध हैं, इसल्यि प्रभुके दर्शनोंके पूर्व इनका संक्षिप्त परिचय करा देना आवश्यक प्रतीत होता है, इसल्ये अगले अध्यायमें पाठक इन दोनों परमभागवत वैष्णव-माइयोंका परिचय प्राप्त कर सर्कोंगे।

~~~

## श्रीरूप और सनातन

महाधीरी भक्तिवीरी प्रेमपीयूपभाजनी। भक्तिभावेन ती वन्दे श्रीमद्रूपसनातनी॥अ

( 耳0 ਵ0 用0 )

जिस मनुष्यके हृदयमें पश्चात्ताप है, वह कैसी भी दशामें क्यों न पहुँच गया हो, वहींसे परम उन्नति कर सकता है, किन्सु जिसे अपने बुरे कमोंपर दुःख नहीं होता, जो अपनी गिरी दशाका अनुभव नहीं करता, जिसे समयके व्यर्थ बीत जानेका पश्चात्ताप नहीं वह चाहे कितना भी बड़ा विद्वान् हो, कैसा भी ज्ञानी हो, कितना भी विवेकी हो, वह उन्नतिके सुन्दर शिखरपर कभी भी नहीं पहुँच सकता । जहाँ पूर्वकृत कमोंपर सच्चे हृदयसे पश्चात्ताप हुआ, जहाँ सर्वस्व त्यागकर प्यारेके चरणोंमें जानेकी इच्छा हुई वहीं समझ छो उसकी उन्नतिका श्रीगणेश हो गया । वह शीघ ही शैछशिखरपर बैठे हुए अपने प्यारेके पादपर्झोंको चूमनेमें समर्थ हो सकेगा । रूप और सनातन—इन दोनों भाइयोंका प्राथमिक जीवन विषयी पुरुषोंका-सा होनेपर भी अन्तमें ये पश्चात्तापके प्रभावसे प्रभुके पादपद्मोंतक पहुँच सके और उन्हींकी भक्तिके प्रभावसे वे जगन्मान्य महापुरुष हो गये ।

महा वैर्थकन्, मक्तिके विषयमें परम श्रूरवीर और प्रेमरूपी पीयूकके
 पात्र श्रीमान् रूप और सनातनको इम प्रणाम करते हैं।

रूप-सनातनके पूर्वज कर्नाटक देशके रहनेवाले थे। इनके प्रिप्तामह पद्मनाम किसी कारणविशेषसे कर्नाटक देशको छोड़कर नवहाटी ( तवहट्ट ) में आकर रहने लगे। उनके पाँच लड़के और अठारह कन्याएँ हुई। सबसे छोटे पुत्रका नाम मुकुन्ददेव था। मुकुन्ददेवके कुमारदेव नामक परमभागवत पुत्र हुए। वे प्रायः लेन-देन और वाणिज्य-व्यापार-का काम करते थे, इसीके निमित्त इन्हें यशोहर जिलेके अन्तर्गत फतेहाबाद-में जाना आना पड़ता था। परस्परमे कुछ जातीय विरोध उत्पन्न होनेपर कुमारदेव नवहड़को छोड़कर फतेहाबादमें ही आकर रहने लगे। यहाँ आकर इन्होंने मधाईपुरके हरिनारायण विशारदकी कन्या रेवतिदेवीके साथ अपना विवाह कर लिया। रेवतिदेवीके गर्भसे तीन पुत्र, हुए, वे तीनों ही परमभागवत वैष्णव-समाजके सर्वोत्कृष्ट शिरोमणिके समान हुए। माता-पिताने इनके नाम अमर, सन्ताप और अन्प रखे। पीछेसे ये ही रूप, सनातन और वल्प-इन नामोंसे प्रसिद्ध हुए।

पिताने अपने तीनों पुत्रोंको सुयोग्य पण्डित बनाना चाहा, इसिल्ये नवहाटींक प्रसिद्ध पण्डित श्रीसर्वानन्द सिद्धान्तवाचस्पितसे उन्होंने इन लोगोंको संस्कृतका शिक्षा दिलाया । उन दिनों फारसी राजभाषा थी । राजकीय कामोंमे फारसीका ही बोलवाला था । फारसी पढ़ा हुआ ही सभ्य और विद्धान् समझा जाता था, उसे ही राज्यमें बड़ी-बड़ी नौकरियाँ मिल सकती थीं । फारसी पढ़ा-लिखा साधारण काम नहीं कर सकता था । मालूम पड़ता है, जब लोग यहुत अधिक संख्यामें फारसी पड़े-लिखे हो गये और उनकी बेकदरी होने लगी तभी यह लोकोक्ति बनी होगी—पड़े फारसी बेचे तेल । यह देखो विधनाका खेल ॥' अस्तु, रूप-सनातनके पूज्य पिताजीने अपने पुत्रोंको संस्कृतके साथ-ही-साथ फारसीका भी पण्डित बनाना चाहा । इसिल्ये सप्तप्रामके भूम्यधिकारी सैयद फ्रकर-

उद्दीनसे इन लोगोंको अरबी-फारसीकी शिक्षा दिलायी। ये मेधावी और तीक्ष्णबुद्धिके तो बाल्यकालसे ही थे, इसलिये थोडे ही दिनोंमें संस्कृत, अरबी और फारतीके अच्छे पण्डित हो गये। उन दिनों मालाधर वस ( गुणराज खाँ ) गौड़के बादशाह हसेनशाहके राजमन्त्री थे । वे गुणग्राही तथा कविद्वदयके थे। उन्होंने 'श्रीकृष्णविजय' नामक एक वँगला काव्यकी भी रचना की थी जिसका 'नन्दनन्दन कृष्ण मोर प्राणनाथ' यह पद महाप्रमुको बहुत ही पसंद था। उनसे इन लोगोंका परिचय हो गया। वे इनकी कुशामबुद्धि और प्रत्युत्पन्न मितसे बहुत ही सन्तुष्ट हुए और इन्हें राजदरवारमें नौकर करा दिया । ये अपनी बुद्धिकी तीक्ष्णता और कार्यपद्रताके कारण शीघ ही बादशाहके परम ऋपापात्र वन गये और बादशाहने प्रसन्न होकर इन्हें अपना राजमन्त्री बनाया। पदवृद्धिके साथ इनकी वैभववृद्धि भी होने लगी, साथ ही हिन्दु-धर्मकी कट्टरता भी कम होने लगी। इन्हें मुसलमानोंसे कोई परहेज नहीं था। ब्राह्मण होनेपर भी इनका खान-पान तथा वेष-भूषा सब मुसलमान रईसींका-सा ही था। यहाँतक कि बादशाहने इनके नाम भी मुसलमानोंके-से ही रख दिये । बादशाह सनातनको 'दबिर खास' और रूपको 'शाकिर मल्लिक' के नामसे पुकारता था। राज्यमें ये इन्हीं नामोंसे प्रसिद्ध थे। इनके पुराने नामको कोई जानता भी नहीं था। इन्होंने अपने रहनेके निमित्त गौडके समीप ही रामकेलि नामसे एक नया नगर बसाया और उसीमें अपना सुन्दर-सा महल बनाकर खूब ठाट-बाटके साथ रहते थे। इनके आचरण चाहे कैसे भी हों, किन्तु ये संस्कृतके विद्वान पण्डितींका तथा साधु-वैष्णवींका सदा सम्मान करते रहते थे। रामकेलिसे थोड़ी दूरपर इन्होंने 'कन्हाई नाटशाला' नामसे एक मूर्ति-संग्रहालय बनवाया था । उसमें श्रीकृष्णकी लीला-सम्बन्धी अनेक प्रकारकी बहुत-सी मूर्तियाँ थीं। उनमेंसे कुछ तो अवतक भी विद्यमान हैं।

निरन्तरके साधु-सङ्ग तथा शास्त्र-चिन्तनसे इन लोगोंको अपने अपार वंभवसे वेराग्य होने लगा । इनका मन किसीको आत्मसमर्पण करनेके लिये अत्यन्त ही व्याकुल होने लगा । अव इनकी प्रवृत्ति धीरे धर्मकी ओर होने लगी । उसी समय इन लोगोंने महाप्रसुकी प्रशंसा सुनी । उस समय महाप्रसुका भगवनाम-संकीर्तन एक नथी-ही-नथी वस्तु थी । अवतक लोगोंकी ऐसी धारणा थी कि जो समाजके वन्धनोंको परित्याग कर देनेके कारण एक बार समाजसे पतित हो गया, यह सदाके ही लिये पतित वन गया । पीछेसे उसके उद्धारका कोई उपाय नहीं है । महाप्रसुने इस मान्यताका जोरोंसे खण्डन किया । वे इस बातपर जोर देने लगे—

अपि चेस्सुदुराचारो भजते माममन्यभाक्। साधुरेव स मन्तन्यः सम्यग्न्यवसितो हि सः॥ (गीता ९ । ३०)

चाहे कितना भी बड़ा पापी क्यों न रहा हो, जो अनन्यभावसे भगवान्का भजन करता है वह परम साधु ही माननेयोग्य है; क्योंकि अब उसने उत्तम निश्चय कर लिया। भगवान्में जिसका मन लग गया है, वह फिर पापी रह ही कैसे सकता है? एक बार प्रपन्न होकर प्रभुक्ती शरणमें जानेसे ही सम्पूर्ण पाप जलकर भस्म हो जाते हैं। भगवन्नामके प्रभावसे घोर पापी से-पापी भी प्रभुके पादपद्मोंतक पहुँच सकते हैं। प्रभुके ऐसे उदार और सर्वभ्तहितकारी भावोंको सुनकर इन लोगोंको भी अपने पूर्व जीवनपर पश्चाचाप होने लगा और गौड़ेश्वरसे लिपकर इन्होंने एक पत्र प्रभुके लिये नवदीप पठाया। उसमें इन्होंने अपनी पतितावस्थाका वर्णन करके अपने उदारका उपाय जानना चाहा। प्रभुने इनके पत्रके उत्तरमें यह श्लोक लिखकर इनके पास भेज दिया—

### परन्यसनिनी नारी ज्वन्नापि गृहकर्मसु। तमेवास्वादयस्यन्तर्नवसङ्गरसायनम्॥

अर्थात (परं-पुरुषसे सम्बन्ध रखनेवाली व्यभिचारिणी स्त्री बाहरसे घरके कार्योमें व्यस्त रहकर भी भीतर-ही-भीतर उस नृतन जार-सङ्गमरूपी रसायनका ही आस्वादन करती रहती है। इसी प्रकार बाहरसे तो दुम राजकाजोंको भले ही करते रहो, किन्तु हृदयसे सदा उन्हीं हृदय-रमणके साथ कीडा-विहार करते रहो।

प्रभुके ऐसे अनुपम उपदेशको पाकर इन लोगोंकी प्रभु-दर्शनको लालसा और भी अधिक बढ़ने लगी। जब इन्होंने मुना कि प्रभु तो संन्यास लेकर पुरी चले गये हैं, तब तो ये और भी अधिक ल्याकुल हुए। हुसेनशाह इन्हें बहुत अधिक मानता था और इनके ऊपर पूर्ण विश्वास रखता था। उन दिनों कई राज्योंसे युद्ध छिड़ा हुआ था, ऐसी दशामें ये पुरी जा ही नहीं सकते। जब बृन्दावन जानेकी इच्छासे प्रभु स्वयं ही रामकेलिमें पधारे तब तो इनके आनन्दकी सीमा नहीं रही। ये मन-ही-मन प्रभुकी मक्तवत्सलताकी प्रशंसा करने लगे। सब लोगोंके समक्ष ये लोग प्रभुसे स्पष्ट तो मिल ही नहीं सकते थे इसलिये एकान्तमें प्रभुके दर्शनोंकी बात सोचने लगे।

जय सभी लोग सो गये और सम्पूर्ण नगरमे सन्नाटा छा गया तब अर्धरात्रिके समय ये अपने प्यारेके सङ्ग-सुखकी इच्छासे साधारण वेदामें चले । उस समय अत्यन्त ही दीन होकर और दॉलोंमें तृण दबाकर ये लोग प्रभुके निवासस्थानके समीप पहुँचे । उस समय सभी भक्त मार्गके परिश्रमसे थककर धोर निद्रामें पड़े सो रहे थे । इन्होंने सबसे पहले नित्यानन्दजी तथा हरिदासजीको जगाया और अपना परिचय दिया । इन दोनों भाइयोंका परिचय पाकर नित्यानन्दजी परम प्रसन्न हुए और उन्होंने

धीरेसे जाकर प्रमुको जगाया और दोनों भाइयोंके आनेका संवाद दिया। प्रमुने उसी समय दोनोंको अपने समीप बुलानेकी आज्ञा दी। प्रमुकी आज्ञा पाकर पुलकित शरीरसे अत्यन्त दीनताके साथ ये लोग प्रमुके समीप पहुँचे और जाते ही व्याकुलताके साथ प्रमुके पैरोंमें गिरकर जोरोंसे कदन करने लगे। प्रमु अपने कोमल करोंसे वार-वार इन्हें उठाते थे, किन्तु वे प्रेमके कारण प्रमुके पादपद्मोंको छोड़ना ही नहीं चाहते थे। अत्यन्त ही करणाके त्वरमें ये प्रमुके अपने उद्धारकी प्रार्थना करने लगे। प्रमुने इन्हें आक्षासन देते हुए कहा— 'तुमलोगोंके रुदनसे मेरा हृदय फटता है, तुम दोनों ही परम भागवत हो और मेरे जन्म-जन्मान्तरोंके सुद्धद् हो। में तुम्हारे दर्शनोंके लिये व्याकुल था। रामकेलिमें आनेका मेरा और दूसरा कोई अभिप्राय नहीं था, यहाँ तो मैं केवल तुम दोनों भाइयोंके दर्शनोंके ही लिये आया हूँ। आजसे तुम्हारा नृतन जन्म हुआ। अब इन मुसलमानी नामोंको त्याग दो, आजसे तुम्हारे नाम रूप और सनातन हुए।'

प्रभुके इन प्रेमपूर्ण वन्नतोंसे दोनों भाइयोंको परम सन्तोप हुआ और वे भाँति-भाँतिसे प्रभुक्ते स्तुति करने लगे । अन्तमें सनातनने प्रभुसे कहा—प्रभो ! इस युद्धकालमें और इतनी भीड़-भाइके साथ वृन्दावनयात्रा करना ठीक नहीं है । वृन्दावन तो अकेले ही जाना चाहिये । रास्तेमें इन सबका प्रवन्ध करना, देख-रेख रखना और सबकी चिन्ताका भार उठाना ठीक नहीं है । इस समय आप लौट जाय और फिर अकेले कभी वृन्दावनकी यात्रा करें ।' प्रभुने सनातनके सत्यरामर्शको म्वीकार कर लिया और प्रातःकाल उन दोनों भाइयोंको प्रेमपूर्वक आलिङ्गन करके विदा किया और आप सभी भक्तोंके साथ कन्हाईकी नाटशाला होते हुए फिर यान्तिपुरमें अद्वैताचार्यके घर आकर ठहर गये ।

- Control

# रघुनाथदासजीको प्रभुके दर्शन

कान्ताकटाक्षविशिखा न छुनन्ति यस्य चित्तं न निर्दृहिति कोपकृशानुतापः। कर्षन्ति भृरिविषयाश्च न छोभपाशै-स्रोकन्नयं जयति कृत्स्नमिदं स धीरः॥ॐ

( सु० र० भां० ८१। १२)

कितनी सुन्दर कस्पना है! उन महापुरुपोंका हृदय कितना स्वच्छ और पित्रत्र होगा, जिनके हृदयमेंसे काम, क्रोध और लोभ—ये तीनों राक्षस निकल गये हो, मन-मिन्दरको अपवित्र बनानेवाल इन देत्योंके निकलते ही काँचका बना हुआ यह देवालय एकदम स्वच्छ बन जाता है, विषय-विकारोंकी धूलिसे मिलन हुआ यह मिन्दर इन महापापी पेटुओंके चले जानेपर प्रेमरूपी अमृतमे अपने-आप ही धुलकर चमचमान लगता है, तब उसमें प्राणप्यारे आकर विराजमान हो जाते हैं,

<sup>\*</sup> स्त्रियोंके कटाश्वरूपं वाण जिसके हृदयको नहीं वेषते अर्थात् जो लियोंके हाव-भाव-कटाश्वांसे धायल नहीं होता, जिसके चित्तको क्रोष्ट्रप्पी अग्नि सन्ताप नहीं पहुँचा सकती और जिसे प्रचुर विषय लोभरूपी पार्शोसे अपनी और नहीं खीच सकते याना जिसकी दृष्टिमें संसारी सभी भाग गुणके समान है, वह भ्योर महापुरुष इस सम्पूर्ण त्रिलोकाको बात-का-बातमें जीत सकता है।

मन्दिरमं उनकी प्राणप्रतिष्ठा होते ही यह देहरूपी बाहरी बरामदा भी उसके दिव्य प्रकाशसे चमकने लगता है। अहा ! जिस महाभागके हृदयमें प्यारेकी जैलोक्यपावनी मूर्तिकी प्राणप्रतिष्ठा हो चुकी है, उसके चरणस्पर्शमे ही विकार एकदम भाग जाते हैं, अहा ! उन पतितपावन महानुभावोंका जीवन धन्य है।

मंसारमें सुन्दर दीखनेवाले चमक-दमक-युक्त और स्वच्छ-से प्रतीत होनेवाले सभी पदार्थ कामोद्दीपन करनेवाले हैं। वे पुरुषोंको हठात् अपनी ओर आकर्षित कर लेते हैं। उनमेंसे मादक किरणें निकलकर मनुष्योंके मनको बरवस मोहमें फँसा लेती हैं। कोई धीर पुरुष ही उनके आकर्षणसे बच सकते हैं, वे मनुष्य नहीं साक्षात् ईश्वर हैं, नरम्पमे नारायण हैं, शरीरधारी भगवान् हैं, उनकी चरण-धूलि परम भाग्यवान् पुरुषोंको ही मिल सकती है। महात्मा रघुनायदासजी उन्हीं धीर पुरुषोंमेंसे एक हैं।

महात्मा रधुनायदासजीके पिता दो भाई थे, हिरण्य मजूमदार और गोवर्धन मजूमदार । ये दोनों ही भाई बड़े ही समझदार, कार्यकुशाल और लोक-व्यवहारमें परम प्रवीण थे । हम पहले ही बता चुके हैं कि उन दिनों राजाकी ओरसे गाँवोंका ठेका दिया जाता था और ठेका लेनेवाले भूम्यधिपति या जमींदार प्रायः कायस्य या मुसलमान ही होते थे, ये दोनों भाई भी कुलीन कायस्य ही थे और बादशाहकी ओरसे इन्हें भजूमदार' की उपाधि मिली भी । ये वर्तमान तीमबीधा नामक नगरके समीप सप्तप्राम नामके प्राममें रहते थे । उन दिनों सप्तप्राम गङ्गातटपर होनेके कारण वाणिज्य-व्यापारकी एक अच्छी मण्डी समझा जाता था, कारण कि उन दिनों व्यापार प्रायः नौकाओंद्वारा ही होता था । इनके इलाकेकी उस समयकी आमदनी लगभग बीस लाख रुपये सालानाकी

थी। उसमेंसे ये बारह लाख तो बादशाहको दे देते थे और शेष आठ लाख अपने पास रख लेते थे। उन दिनों आठ लाखकी आमदनी बहुत अधिक समझी जाती थी, आजकी एक करोड़की आमदनीसे भी बढ़कर उन दिनोंके आठ लाख थे। इन दोनों भाइयोंकी बादशाहके दरबारमें खूब प्रतिष्ठा थी और इनकी बातका सब कोई पूर्ण विश्वास करते थे। इतने धनिक होनेपर भी ये होग पूरे आस्तिक थे। इनके दरबारमें विद्वान् पण्डितोंका खूब सम्मान किया जाता और बहुत-से ब्राह्मण-पण्डित इनके आश्रयसे अपनी आजीविका चलाते थे । महा-प्रभके पिता पण्डित जगन्नाथ मिश्रकी भी ये लोग कछ-न-कछ सेवा करते ही रहते थे तथा नवद्वीपके बहुत-से पण्डित इनके यहाँ आते-जाते रहते थे । श्रीअद्वैताचार्यके चरणोंमें इन दोनों भाइयोंकी पहलेसे ही भक्ति थी। कारण कि इनके कुलपुरोहित श्रीबलराम आचार्यके साथ अद्वैताचार्यकी बहुत अधिक प्रगाढता थी इसीलिये महात्मा हरिदास कभी-कभी सप्तग्राममें जाकर बलराम आचार्यके घर ठहर जाते। आचार्य इनकी नाम-निष्ठापर मग्ध थे, वे इन्हें पत्रकी भाँति स्नेह करते थे, इसी कारण ये दोनों जमींदार भाई भी हरिदासजीके प्रति श्रदाके भाव रखने छगे ।

हिरण्यदास निःसन्तान थे, केवल गोवर्धनदासके ही एक सन्तान यी और उसी सन्तानसे वे जगद्वन्य और अमर हो गये । महात्मा रघुनायदासके पिता होनेका लोकविख्यात सौभाग्य इन्हीं श्रीगावर्धनदासजी-को प्राप्त हुआ था। बालक रघुनायदास पहलेसे ही बड़े तेजस्यी और होनहार प्रतीत होते थे। अपने कुलमें अकेले ही होनेके कारण चना तथा पिताका इनके जुपर अत्यधिक स्नेह था। बालकपनसे ही इनके स्वभाव-में गम्भीरता थी, ये बहुत ही कम बार्ते करते, कभी किसीसे अपशब्द नहीं कहते, बड़ोंके सामने सदा नम्न रहते । राजपुत्र होनेके कारण वैसे ही बड़े सुन्दर और कोमलाङ्ग थे, फिर हतनी बड़ी नम्नताने तो सोनेमें सुगन्धका काम दिया । जो भी इनकी मोहिनी मूर्तिको देखता वहीं सुन्ध हो जाता । पिताने अपने पुत्रको प्रसिद्ध पण्डित बनानेकी इच्छासे अपने कुलगुरु बलराम आचार्यके समीप संस्कृत पढ़ने भेजा । विनयी रघुनाथ अपनी पोषियोंको स्वयं लेकर आचार्यके घरपर ही रहकर आहिनी । उन दिनों महात्मा हरिदासजी आचार्यके घरपर ही रहकर अहिंग्य जोर-जोरसे भगवनामोंका उच्चारण किया करते थे । सरल स्वभाववाले कोमल प्रकृतिके रघुनाथदासपर हरिदासजीकी धर्मनिष्ठाका बड़ा भारी प्रभाव पड़ा । वे घंटों एकटक-भावसे हरिदासजीके सुखमण्डलकी ओर निहारते रहते और उनके साथ कभी-कभी वेसुध होकर कीर्तन भी करने लगते । हरिदासजीके हृदयमें भी वालक रघुनाथदासजीकी सरलता और भावकतानं अपना घर बना लिया, वे मन-ही-मन उस जमीदारके कुमारको प्यार करने लगे ।

धीरे-धीर रघुनायदास बड़े हुए । उनके मनको इतना अतुल बैभव अपनी ओर आकर्षित नहीं कर सका । विषय-भाग उनहें काटनेंक लिये दौड़ने लगे और उनका मन-मधुप अप्राक्तिक सजे हुए परम रमणीक उद्यानको छोड़कर खुले हुए वनोंमें स्वच्छन्दभावसे विचरण करनेंके निमित्त व्याकुल होने लगा । जिन सोने-चाँदीके ठीकरोंको सर्वस्व समझकर लोग बुरे-से-बुरे कार्मोंको करनेंमें भी आगा-पीछा नहीं करते और उनकी प्राप्तिके निमित्त प्राणोंकी बाजी लगानेंमें भी कभी संकाच नहीं करते, उन्हीं स्वर्णके सिक्कोंको रघुनायदासजी अपने पथके कण्टक समझते थे । उनका मन राज-काजमें विस्कुल नहीं लगता था, वे तो परमार्थ-पथको परिष्कृत करनेवाले सत्संगके लिये तड़पते रहते

थे । परिवारवालोंको इनका यह व्यवहार अरुचिकर प्रतीत होता था, वे इन्हें भाँति-भाँतिके संसारी प्रलोभन देते थे, अनेक-अनेक प्रकारकी भोग्य-सामग्रियोंद्वारा इनके मनको उनमें फँसाना चाहते थे, किन्तु उनके सभी प्रयत्न निष्फल हुए । जो मधुरातिमधुर मिश्रीका आखादन कर रहा है, उसे गुड़ देकर अपने वशमें करना मूर्खता ही है। सभीको इनकी ऐसी दशापर चिन्ता हुईं। उस समय महाप्रभु संन्यास लेकर शान्तिपुरमें अद्वैताचार्यके घर ठहरे हुए थे, अपने पिताकी आशा लेकर ये उस समय प्रभुके दर्शन करनेको गये थे और नार-पाँच दिन प्रभुके चरणोंके समीप रह भी गये थे । महाप्रभु तो पूरे पारखी थे, वे इनके रंगढंगसे ही ताड़ गये कि यह जन्मसिद्ध पुष्प है। संसारमें यह चिरकालतक संसारी बनकर नहीं रह सकता । फिर भी प्रभुने इन्हें समझा-बुझाकर अनासक्तभावसे ग्रहस्थीमें रहकर संसारी काम करते रहनेका उपदेश करके घर लौटा दिया।

पिताने जब देखा कि पुत्रका चित्त संसारी कामोंमें नहीं लगता तब उन्होंने एक बहुत ही मुन्दरी कन्यासे इनका विवाह कर दिया। गांवर्धनदास धनी थे, राजा और प्रजा दोनोंके प्रीति-भाजन थे, सभी लंगा उन्हें प्रतिष्ठाकी दृष्टिसे देखते थे। राजाओंक समान उनका वैभव था। इसिलये उन्हें अपने पुत्रकं लिये सुन्दर-से-सुन्दर पत्नी खोजनेमें कठिनता नहीं हुई। उनका खयाल था कि रशुनाथकी युवा अवस्था है, वह परम सुन्दरी पत्नी पाकर अपनी सारी उदासीनताको भूल जायगा और उसके प्रेमपाशमें वेंधकर संसारी हो जायगा, किन्तु विपय-भोगोंको ही मर्वन्व समझनेवाले पिताको क्या पता था कि इसकी शादी तो किसी दूसरेके साथ-पहले ही हो सुकी है, उसके सौन्दर्यके सामने इन संसारी सुन्दरियोंका सौन्दर्य दुच्छातितुच्छ है। पिताका यह भी प्रयक्ष विफल

ही हुआ । परम सुन्दरी पत्नी रघुनाथदासको अपने प्रेमपाशमें नहीं फँसा सकी । रघुनाथदास उसी प्रकार संसारसे उदासीन ही बने रहे ।

अब जब रघुनाथदासजीने सुना कि प्रभु दृन्दावन नहीं जा सके हैं, वे रामकेलिसे लीटकर अद्वेताचार्यके घर ठहरे हुए हैं, तब तो बन्दोने बड़ी ही नम्रताके साथ अपने पूज्य पिताके चरणोंमें प्रार्थना की कि मुझे महाप्रभुके दर्शनोंकी आज्ञा मिलनी चाहिये। महाप्रभुके दर्शन करके मैं शीघ ही लीट आऊँगा।

इस बातको सुनते ही गोवर्धनदास किंकर्तव्यविमृद् हो गये, किन्तु वे अपने वरावरके युवक पुत्रको जवरदस्ती रोकना भी नहीं चाहते थे, इसिल्ये ऑखोंमं ऑस् भरकर उन्होंने कहा—'बेटा! हमारे कुलका तृ ही एकमात्र दीपक है। हम सभी लंगोंको एकमात्र तेरा ही सहारा है। तृ ही हमारे जीवनका आधार है। तुझे देखे विना हम जीवित नहीं रह सकते। मैं महाप्रमुके दर्शनोंमे सुझे रोकना नहीं चाहता, किन्तु इस बूढ़ेकी यही प्रार्थना है कि तृ मेरे इन सफेद वालोंकी ओर देखकर जल्दीसे लौट आना, कहीं घर छोड़कर बाहर जानेका निश्चय मत करना।'

पिताके मोहमें पर्गे हुए इन वचनोंको सुनकर ऑखोंमें ऑस् भरे हुए रघुनाथदासजीने कहा—पिताजी ! मैं क्या करूँ, न जाने क्यों मेरा संसारी कार्मोमें एकदम चित्त ही नहीं लगता । मैं बहुत चाहता हूँ कि मेरे कारण आपको किसी प्रकारका कष्ट न हो, किन्तु मैं अपने बदामें नहीं हूँ । कोई बलास्कार मेरे मनको अपनी ओर आकर्षित कर रहा है । आपकी आजा शिरोधार्य करता हूँ, मैं शीघ ही लौट आऊँगा।

पुत्रके ऐसे आश्वासन देनेपर गोवर्धनदासने अपने पुत्रके लिये एक सुन्दर-सी पालकी मँगायी। दस-बीस विश्वासी नौकर उनके साथ दिये और बड़े ही ठाट-बाटके साथ राजकुमारकी माँति बहुत-सी भेंटकी सामग्रीके साथ उन्हें प्रभुके दर्शनोंके लिये भेजा । जहाँसे शान्तिपर दीखने लगा, वहींसे ये पालकीपरसे उतर गये और नंगे ही पाँचों भूपमें चलकर प्रभुके समीप पहुँचे । दूरसे ही भूमिपर लोटकर इन्होंने प्रभुके चरणोंमें साष्ट्रां प्रणाम किया । प्रभने जर्दीसे उठकर इन्हें छातीसे चिपटा लिया और धीरे-धीरे इनके काले घुँघराले बालोंको अपनी उँगलियोंसे मुलझाने लगे। प्रभुने इनका माथा सूँघा और अपनी गोदीमें बिठाकर बालकोंकी भाँति पूछने लगे-जुम इतनी भूपमें अकेले कैसे आये, क्या पैटल आये हो ? साथमें नौकर नहीं लाये ? तुम्हारा मुख एकदम सूखा है, इसका क्या कारण है ?' रघुनाथदासजीने इन प्रक्तोंमेंसे किसीका भी कुछ उत्तर नहीं दिया, वे अपने अश्रजलसे प्रभुक काषाय-वस्त्रोंको भिगो रहे थे । इतनेमें ही रघनाथदासजीके साथी सेवकोंने प्रभके चरणोंमें आकर साष्टाङ्क और भेंटकी सभी सामग्री प्रभुके सम्मुख रख दी। महाप्रभु धीरे-धीरे रघनाथदासजीके स्वर्णके समान कान्तियुक्त शरीरपर अपना प्रेममय, सखमय और ममत्वमय कोमल कर फिरा रहे थे। प्रभुकी ऐसी असीम क्रपा पाकर रोते-रोते रघुनाथदास कहने लगे-प्रभो ! पित्र-गृह मेरे लिये सचमूच कारावास बना हुआ है। मेरे ऊपर सदा पहरा रहता है, बिना पुछे मैं कहीं आ-जा नहीं सकता, स्वतन्त्रतासे घूम-फिर नहीं सकता। हे जग-के त्राता ! मेरे इस ग्रहवन्धनको छिन्न-भिन्न कर दीजिये । मझे यातनासे छडाकर अपने चरणोंकी शरण प्रदान कीजिये । आपके चरणोंका चिन्तन करता हुआ ही अपने जीवनको व्यतीत करूँ, ऐसा आशीर्वाद दीजिये।

प्रभुने प्रेमपूर्वक कहा—'रघुनाथ ! तुम पागल तो नहीं हो गये हो, अरे ! घर भी कहीं ब्रन्धन हो सकता है ! उसमेंसे अपनापन निकाल दो, बस, फिर रह ही क्या जाता है । जबतक ममत्व है, तभीतक दु:ख है ।

चै० च० ख० ४-४--

जहाँ ममत्य दूर हुआ कि सब अपना ही-अपना है। आसक्ति छोड़कर व्यवहार करो। धन, स्त्री तथा कुटुम्बियोंमें अपनेपनके भावको भुटा-कर व्यवहार करो।

रशुनायदासजीने रोते-रोतं कहा— प्रभो ! मुझे वच्चोंकी मॉित बहकाइये नहीं । यह मैं खूब जानता हूँ कि आप सबके मनके भावोंको समझकर उसे जसा अधिकारी समझते हैं। वेसा ही उपदेश करते हैं। वाल बच्चोंमें अनासक रहकर और उन्हींके साथ रहते हुए भजन करना उसी प्रकार है जिस प्रकार नदीमें गुसनेपर भी शरीर न भीगे । प्रभो ! ऐसा व्यवहार तो ईश्वरके सिवा साधारण मनुष्य कभी नहीं कर सकता । आप भो उपदेश कर रहे हैं। वह उन लोगोंके लिये हैं। जिनकी संसारी विपयोंमें थोड़ी-बहुत वासना बनी हुई हे । मैं आपके चरणोंको स्पर्श करके कहता हूँ। कि मेरी संसारी विपयोंमें विल्कुल ही आसक्ति नहीं। मुझे घरका अपार वैभव काटनेके लिये दौड़ता है। अब में अधिक काल धरक बन्धनमें नहीं रह सकता।

प्रभुनं कहा—'तुमने जो कुछ कहा है, वह सब टींक है, किन्तु यह मर्कट-वराग्य टींक नहीं । कभी कभी मनुष्यांको क्षणिक वैराग्य होता है, जो विपत्ति प्≰नेपर एकदम नष्ट हो जाता है, इसिंछये कुछ दिन घरमें और रहो, तब देखा जायगा।'

अध्यन्त ही कषण-स्वरमें रघुनाथदासजीने कहा—प्रमो ! आपके चरणोंकी शरणमें आनेपर फिर वैराग्य नष्ट ही कैसे हो सकता है ! क्या अमृतका पान करनेपर भी पुष्पको जरा-मृत्युका भय हो सकता है ! आप अपने चरणोंमें मुझे स्थान दीजिये ।'

प्रमुने धीरेसे प्रेमके स्वरमें कहा—'अच्छी बात है देखा जायगा, अब तो तुम घर जाओ, मेरा अभी वृन्दावन जानेका विचार है। यहाँसे छौटकर पुरी जाऊँगा और वहाँसे बहुत ही शीघ वृन्दावन जाना चाहता हूँ । वृन्दावनसे जब छौट आऊँ, तब तुम आकर मुझे पुरीमें मिलना ।' प्रमुक ऐसे आश्वासनसे रघुनाथदासजीको कुछ सन्तोप हुआ । वे सात दिनों-तक झान्तिपुरमें ही प्रमुके चरणोंमें रहे । वे इन दिनों पलभरके लिये भी प्रमुसे पृथक् नहीं होते थे । प्रमुके भिक्षा कर लेनेपर उनका उच्छिष्ट-प्रसाद पाते और प्रमुके चरणोंके नीचे ही शयन करते । इस प्रकार सात दिनोंतक रहकर प्रमुकी आजा लेकर वे फिर सप्तग्रामके लिये छौट गये ।

श्रीमन्माधवेन्द्रपुरीकी पुण्य-तिथि समीप ही थीं, इसिल्ये अद्वैता-चार्यके प्रार्थना करनेपर प्रमु दस दिनोंतक शान्तिपुरमें टहरे रहे । नवद्वीप आदि स्थानोंसे बहुत से भक्त प्रमुक्ते दर्शनोंके ल्यिये आया करते थे । शचीमाता भी अपने पुत्रको फिरसे देखनेंके ल्यिये आ गर्यी और सात दिनों-तक अपने हाथोंसे प्रमुको भिक्षा कराती रहीं । इसी बीच एक दिन महाप्रमु गङ्गा पार करके पण्डित गौरीदासजीसे मिलने गये । वे गौराङ्गके चरणोंमें बड़ी श्रद्धा रखते थे । उन्होंने प्रमुसे वरदान माँगा कि आप निताई और निमाई दोनों भाई मेरे ही यहाँ रहें । तब प्रमुने उनके यहाँ प्रतिमामें रहना स्वीकार किया । उन्होंने निमाई और निताईकी प्रतिमा स्थापित की, जिनमें उनके विश्वासंक अनुसार अब भी दोनों भाई विराज-मान हैं । ये ही महाप्रमु गौराङ्गदेव और नित्यानन्दजीकी आदिमूर्ति बतायी जाती हैं । ये दोनों मूर्ति बड़ी ही दिल्य हैं ।

कालनासे लैटिकर प्रभु फिर शान्तिपुरमें आ गये, वहाँसे आपने सभी मक्तोंको विदा कर दिया और आप अपने अन्तरङ्ग दो-चार मक्तोंको साय लेकर श्रीजगन्नाथपुरीके लिये चल पड़े ।

# पुरीमें प्रत्यागमन और वृन्दावनकी पुनः यात्रा

गच्छन् बृन्दावनं गोरो व्याघ्रेभैणखगान् वने । प्रेमोन्मत्तान् सहोन्नुरयान् थिदधे कृष्णजिल्यनः ॥क्ष ( चैतन्यचरिताः मध्य ठी० १७ । १ )

शान्तिपुरसे विदा होकर महाश्रमु श्रीहर, पानीहाटी आदि स्थानोंमें होते हए फिर लैटिकर पुरीमें आ गये । सबसे पहले वे श्रीजगन्नाथजीके

\* वृन्दावन जाते-जाते रास्तेमें अरण्यके सिंह, इस्ती, मृग और पश्चियों-तकको भी कृष्ण-प्रेममें उन्मत्त करते दुए और उनके मुखसे श्रीहरिके सुमधुर नामोका उन्नारण कराते दुए श्रीगौराङ्ग उन्हें अपने साथ ही नृत्य कराते थे। दर्शनोंको गये । भगवान्को साष्टाङ्ग प्रणाम करके वे गद्गद कण्ठसे उनकी स्तुति करने छगे । पुजारीने प्रभुको माला-प्रसाद लाकर दिया । भगवान्का प्रसाद पाकर मन्दिरकी प्रदक्षिणा करते हुए प्रभु अपने वासस्थानपर पहुँच गये । प्रभुके पुनः पुरीमें पधारनेका समाचार बात-की-बातमें सम्पूर्ण नगरमें कैल गया । जो भी सुनता वही प्रभुके दर्शनोंको दौड़ा आता । सार्वभौम महाचार्य, रामानन्दराय, काशी मिश्र माइती, गदाधर आदि सभी भक्त प्रभुके स्थानपर आ गये । सभीने प्रसन्नता प्रकट करते हुए कहा— प्रभो ! हमारा सौभाग्य, जो इतनी जल्दी आपके दर्शन हो गये, यह समय सचमुच तीर्थयात्राका नहीं है ।?

प्रभुने कहा—'और कुछ नहीं है, मुझे गदाधरजीका शाप लग गया। इन्हें साथ नहीं ले गया और जबरदस्ती यहाँ छोड़ गया, इसीलिये मैं बृन्दावन नहीं जा सका।'

हाथ जोड़े हुए दीनभावसे गदाधर गोस्तामीने कहा—'प्रभो ! आपके लिये वृन्दावन क्या, आप जहाँ भी बैठें वहीं वृन्दावन है, किन्तु लोक-शिक्षणके लिये आप तीर्थयात्रा आदि करते हैं, यह आपकी लीलामात्र है।'

प्रभुने कहा—'सनातनने मुझे सर्वोत्तम सम्मित दी है, वे दोनों भाई बड़े ही भागवत वैष्णव हैं, उनके द्धृदयमें प्रभु-प्रेम कूट-कूटकर भरा हुआ है। इतना भारी राज-काज करते हुए भी वे सदा उससे उदासीन ही बने रहते हैं और भगवान्का सदा चिन्तन करते रहते हैं। उन्होंने ही मुझे सम्मित दी है कि वृन्दावन अकेले ही जाना चाहिये। इसलिये अबके में अकेला ही वृन्दावन जाऊँगा।'

राय रामाबन्दजीने निवेदन किया—-'प्रभो ! वर्षाकाल सन्निकट है, रय-यात्राका उत्सव भी आ रहा है, अतः रथ-यात्रा करके और चातुर्मात बिताकर फिर ज़ैसा भी विचार हो कीजियेगा।' राय महाशयकी इस बातका सार्वभीम भट्टाचार्य, स्वरूप गोस्वामी। गदाधर आदि सभी भक्तोंने अनुमोदन किया। प्रभुने सबकी सम्मितिके सम्मुख सिर झुका दिया और वे वर्षाकाल विताकर ही वृन्दावन जानेके लिये राजी हो गये। शान्तिपुरसे चलते समय प्रभु भक्तोंसे कह आये थे कि 'अबके हम वृन्दावन चले जायेंगे अतः स्थ-यात्रामें अव पुरी आनेकी आवश्यकता नहीं है।' प्रभुकी आज्ञा मानकर इस साल गौड़ीय भक्त दल बनाकर पहलेकी भाँति रथ-यात्राके लिये नहीं आये थे। महाप्रभुने सदाकी भाँति रथयात्राका उत्सव मनाया और पुरीमें ही वर्षाके चार मास व्यतीत किये।

वर्षा वीत जानेपर शरहके प्रारम्भमें प्रमु भक्तोंसे अनुमित लेकर वृन्दावन जानेके लिये उद्यत हुए । प्रभु एकाकी जा रहे हैं और साथमें किसी दूसगेको ले ही नहीं जाना चाहते तब गद्भद कण्ठसे स्वरूप भोस्वामीने कहा—प्रभो ! मेरी एक प्रार्थना है, उसे आप अवस्य ही स्वीकार कर लीजिये । आप एकाकी ही वृन्दावन जा रहे हैं, यह हमारे लिये असहा है, अतः किसी औरको साथ ले जाना नहीं चाहते तो इस बलभद्र भट्टाचार्यको तो आप अवस्य ही साथ ले जायँ । यह कुलीन ब्राह्मण है, सेवा करना भलीगाँति जानता है, प्रभुके पादपद्मोंमें इसका हद अनुराग है, इसकी स्वयं भी ब्रजमण्डलके सभी तीयोंकी यात्रा करनेकी इच्छा है, यह आपकी भिक्षा आदि बना दिया करेगा, इससे आपको भी अमुविधा न रहेगी और हमलोगोंको भी सन्तोप रहा करेगा। 'स्वरूपकी वात सुनकर और सभी भक्तोंकी ऐसी ही इच्छा समझकर भक्तवत्सल प्रभु बोले—-(आपलोगोंकी इच्छाके विकद्ध कोई काम करनेकी मेरी शक्ति नहीं है, आपलोगोंकी जिसमें प्रसन्नता होगी और आप-

### पुरीमें प्रत्यागमन और वृन्दावनकी पुनः यात्रा

लोग जैसा कहेंगे वेसा ही मुझे करना पड़ेगा । अच्छा, आपलोगोंके अनुरोधसे मैं बलभद्रको साथ ले जाऊँगा। प्रभुके इस निश्चयसे सभी-को प्रसन्नता हुई और सभी प्रभुके शरीरकी ओरसे कुछ-कुछ निश्चिन्त-से हो गये। किन्तु किसीको इस बातका पता नहीं था कि प्रभु कब वृन्दावन जायँगे।

शामके समय प्रभु एकाकी भगवानके दर्शन करने गये और उनसे रात्रिमें ही आज्ञा लेकर दूसरे दिन ॲधेरेमें ही बलभद्र भद्दाचार्य-को साथ लेकर बृन्दावनकी ओर चल दिये। प्रातःकाल जब भक्तोंने देखा कि प्रभु नहीं हैं, तब सभी समझ गये कि प्रभु बृन्दावनको चले गये।

इधर महाप्रमु राजपथको छोड़कर और कटकसे बचकर झाड़ीखण्डमें होकर सीधे उपपथके द्वारा वृन्दावनकी ओर चले । रास्तेमें बहुत दूरतक गाँव नहीं पड़ते थे, उन दिनों बलमद्र वन्य शाक-मूल-फलोंको ही बनाकर प्रमुको भिक्षा करा देते । कभी-कभी बलमद्र गाँवोंमेंसे तीन-तीन, चार-चार दिनके लिये इकद्वा सामान माँग लाते, और जहाँ सामान न मिलता, वहाँ उसीमेंसे प्रमुको बनाकर भिक्षा करा देते थे । वे बड़ी सावधानीसे प्रमुकी सेवा करते थे । महाप्रमु इनकी सेवासे सदा सन्तुष्ट रहते और वार-वार इनके प्रति कृतकता प्रकट करते । प्रमुकी माया कौन जाने, कहाँ तो एक हरीतकीके दुकड़ेको दूसरे दिनके लिये रखनेसे असन्तुष्ट हो गये । और यहाँ बलभद्रके अन्न-संग्रह करनेपर भी उससे उलटे प्रसन्न ही हुए । तभी तो कहा है—

### लोकोत्तराणां चेतांसि को हि विज्ञातुमीश्वरः।

इन महापुरुषोंके चित्त कुछ संसारी लोगोंसे विलक्षण ही होते हैं। उनके मनोगत भावोंको जाननेमें कौन समर्थ हो सकता है ?

### ५६ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

महाप्रभु अपने अनुपम प्रभावसे पथके परा-पक्षी और हिंसक जीव-जन्तुओं को भी प्रेम-प्रदान करते हुए आगे बढ रहे थे। हिंसक जन्तु अपने कृर स्वभावको छोड़कर प्रभुके पादपद्मोंमें लोटने लगते थे। प्रभु जिस ग्रामसे होकर निकलते, उसी ग्रामके सभी पुरुष हरि-हरि कहते हुए प्रभुको चारों ओरसे घेर लेते थे। इस प्रकार पथके जीव-जन्तुओं-को कृतार्थ करते हुए कुछ दिनोंमें प्रमु अविमुक्त क्षेत्र श्रीवाराणसीपुरीमें पहुँचे । विश्वनाथजीकी काशीपुरीमें पहुँचकर सर्वप्रथम स्नानार्थ काशीके प्रसिद्ध मणिकर्णिकाघाटपर गये । स्नान करके प्रसु बैठे ही थे कि इतनेमें ही तपन मिश्र नामक एक बंगाली ब्राह्मण वहाँ आ पहुँचे । पाठकोंको स्मरण होगा कि महाप्रभु जब पूर्व बंगालकी यात्रा करने अपनी शिष्यमण्डलीके साथ गये थे, तब उन्हें ये ही तपन मिश्र मिले थे और प्रभने इन्हें भगवन्नामका उपदेश करके काशीजी भेजा था । आज सहसा प्रभुको संन्यामीके वेशमें देखकर तपन मिश्र प्रभुके पैरोंमें पड़कर जोरोंसे रूदन करने लगे। प्रभने मिश्रजीको उठाकर गले लगाया और उनकी कुशल पूछते हुए उनके सिरपर हाथ फेरने लगे। मिश्रजीने गद्रद कण्ठसे कहा-- प्रभा ! आपने अपना भक्तवत्सल नाम आज सार्थक कर दिया । मुझ अधमको यहाँ आकर अपने देव-दुर्लभ दर्शनोंसे कृतार्थ कर दिया। अब कृपा करके कुछ काल इस कंगालकी कृटियापर निवास करके इस दीन-हीनको कृतार्थ कीजिये।' महाप्रभूने मिश्रजीकी प्रार्थना स्वीकार की और वे उन्हें साथ लेकर सबसे पहले तो भगवान् विश्वनाथजीके दर्शनोंके लिये गये, फिर विन्दुमाधवके दर्शन करते हुए तपन मिश्रके घर पधारे । मिश्रजीने पाद्य, अर्ध्य, आचमन, धूप, दीप, नैवेदा और फल-फूल आदिसे प्रभुकी यथोचित पूजा की । उनके चरणोंको धोकर चरणामृत लिया और उसे अपने सम्पूर्ण घरमें छिड़का।

महाप्रभु उनके घरपर सुखपूर्वक रहने लगे। उनके पुत्र रघुनायजी प्रभुकी खूव ही मनोयोगके साथ सेवा करने लगे। वे सदा प्रभुके समीप ही रहते थे। प्रभुको छोड़कर वे कहीं भी नहीं जाते थे।

वहींपर चन्द्रशेखर नामके एक बङ्गाली वैद्य मिल गये, वे यहाँ पुस्तकें लिखकर अपना जीवन-निर्वाह करते थे। नवद्वीपमें एक बार इन्होंने प्रभुके दर्शन भी किये थे और मिश्रजीसे सदा प्रभुकी प्रशंसा सुनते रहते थे । प्रभुके दर्शनोंसे उन्हें वड़ी प्रसन्नता हुई और वे प्रभुको अपने घर भिक्षा कराने लगे। इस प्रकार इन दोनों बङ्गाली भक्तोंके आग्रहसे प्रभु दस बारह दिन काशीर्जामें ठहर गये। उसी बीच एक मराठा ब्राह्मण प्रभुके दर्शनोंके लिये आने लगा । उसका सम्बन्ध श्रीस्वामी प्रबोधानन्दजी महाराजसे भी था। उसने जाकर महाप्रभुके प्रेमकी, उनके सङ्कीर्तन और अद्भत नृत्यकी म्वामी वीसे प्रशंसा की । जिस प्रकार प्रायः अद्वेतवादी सभी वार्तोको माया और लीटा बताकर उपेक्षा कर देते हैं। उसी प्रकार उन्होंने प्रभुक्ते भक्ति-भावकी उपेक्षा सी कर दी और प्रभके सम्बन्धमें भी उन्होंने उदासीनताके भाव प्रकट किये । उस मराठा भक्तको यह बात अच्छी नहीं लगीः उसने आकर प्रभुसे कहा । प्रभुने उसे समझाते हुए कहा--- 'संसारमें भिन्न-भिन्न प्रकृतिके पुरुष होते हैं, जिनके ऊपर भगवानकी पूर्ण कृपा होती है उन्हें ही प्रभु-प्रेम प्राप्त हो सकता है । आपको दूसरोंसे क्या, लोग जो चाहें सो कहते रहें, आपको प्रभाषाद प्राप्त करनेका सतत प्रयत्न करना चाहिये-यही परम श्रेयस्कर मार्ग है। इस प्रकार अपने इन भक्तोंको सन्तष्ट करके प्रमु काशीजीसे चलकर तीर्थराज प्रयाग पहुँचे । वहाँ भगवती भागीरथी अपनी बहिन सूर्यनिन्दनी कालिन्दीसे आकर मिलती हैं, उस सितासितके सङ्गम और सम्मिलन-दर्शनसे सभी पुरुषोंको परमानन्द प्राप्त होता है।

महाप्रमु अपने कृष्णकी प्यारी कालिन्दीके दर्शनोंसे एकदम व्याकुल हो गये और जल्दीने भावावेशमें आकर यमुनाजीमें कृद पड़े । बलमद्रने उन्हें पकड़कर बाहर निकाला । तीर्थराजकी अद्भुत, अपूर्व शोभाको देखकर प्रमु गहद कण्ठसे स्तोत्र-पाट करने लगे।

तीन दिन प्रयागराजमें टहरकर प्रभु वृन्दावनकी और चले । चलते-चलते वे मथुराजीमें पहुँच गये । सबसे पहले उन्होंने विश्रामघाटपर पहुँचकर यमुनाजीमें सान किया । त्रजभूमिकी पवित्र रजको पाकर प्रभु फूले नहीं समाते थे । वे रजमें लोट-पोट होकर अपने आनन्दको प्रदर्शित कर रहे थे । वड़ी देरतक कालिन्दीके कमनीय स्थाम कमल्के समान नीले जलमें कीड़ा करते रहे । फिर हुंकार देकर बाहर निकले और गीले ही वस्त्रोंने कीर्तन करते हुए जृत्य करने लगे । प्रभुके अद्भुत जृत्यको देख-कर सभी दर्शनार्थी तथा मथुरावाली मन्त्रमुघकी भाँति एक्टक-भावसे प्रभुकी ओर देखने लगे । जो भी आता वही प्रभुको देखते ही 'कृष्ण-कृष्ण' कहकर कीर्तन करने लगेता । हजारों आदिमियाँकी भीड़ एकत्रित हो गयी । महात्रभु दारीरकी सुध मुलाकर प्रेममें उन्मत्त हुए जृत्य कर रहे थे । उसी समय उन्होंने देखा कि भीड़में एक वैष्णव ब्राह्मण बड़े ही प्रेमके साथ सङ्कीर्तन कर रहा है, उसके दारीरमें सभी सात्विक भावोंका साथ ही उदय हो रहा है । प्रभु उसके इस अद्भुत प्रेमको देखकर बड़े प्रसन्न हुए और उसका हाथ पकड़कर जृत्य करने लगे ।

सङ्कीर्शन समाप्त होनेपर प्रमृते उस ब्राह्मणसे पृछा-प्महाभाग ! आपको इस अद्भुत प्रेमनिधिकी प्राप्ति कहाँसे हुई है ?'

ब्राह्मणने अत्यन्त ही दीनताके साथ कहा—प्यभो ! प्रेमावतार जगनमान्य श्रीमाधवेन्द्रपुरी महाराजने मेरे ऊपर कृपा करके मुझे मन्त्र-दीक्षा दी है। वे ही मेरे दीक्षागुरु हैं, मुझमें जो भी कुछ यक्किञ्चित् प्रेम आपको दीखता है वह उन्हीं महापुरुषकी कृपाका फल है।



विश्रामघाट-मथुरा



कृष्णगंगाघाट-मथुरा

# जुन्दावनका एक हर्य

श्रीमन्माधवेन्द्रपुरीका नाम मुनते ही प्रभु उस ब्राह्मणके पैरों में गिर पड़े और उसे बार-बार प्रणाम करने लगे। उसने भयसे काँपते हुए कहा—'स्वामिन् ! यह आप कैसा अनर्थ कर रहे हैं, संन्यासी होकर हमारे ऊपर पाप चढ़ा रहे हैं। आप तो हमारे पूजनीय, वन्दनीय और माननीय हैं। संन्यासी होनेके कारण आप आश्रमगुरु हैं, इसलिये मेरे पैरोंको छकर मुझे पापका भागी न बनाइये।'

प्रभुने गद्गद कण्ठसे कहा- 'विप्रवर ! मैं समझ रहा था कि ऐसा प्रेम मेरे परमगुरु श्रीमाधवेन्द्रपुरीके जनोंमें ही सम्भव हो सकता है । भक्तिके उद्गमस्थान वे ही भगवान् माधवेन्द्रपुरी हैं, मैं उनके शिष्यका शिष्य हूँ, इसलिये आप मेरे गुरुके समान हैं।' प्रभुका परिचय पाकर उस ब्राह्मणको बड़ा सन्तोष हुआ, वह प्रभुको अपने घर ले गया और वहाँ जाकर प्रभुको भिक्षा करायी । ब्राह्मणने प्रभुका बहुत अधिक सत्कार किया । वह प्रभुकी तनः मनः धनसे यथाशक्ति सेवा करने छगा । प्रभुने ब्राह्मणुको साथ लेकर (१) अविमुक्तघाटः (२) अधिरुढ्घाटः (३) गुह्यतीर्थः (४) प्रयागतीर्थं, (५) कनखटतीर्थः, (६) तिन्दुकः, (७) सूर्यतीर्थः, (८) बटस्वामी, (९) घ्रुवघाट, (१०) ऋषितीर्थ, (११) मोक्ष-तीर्थ, (१२) बोधतीर्थ, (१३) गोकर्णघाट, (१४) कृष्णगङ्गा, ( १५ ) वैकुण्ठघाटः ( १६ ) असिकुण्डः ( १७ ) चतुःसामुद्रिक कृपः ( १८ ) अकूटतीर्थ, ( १९ ) याज्ञिक विप्रस्थान, ( २० ) कुब्जाकूप, (२१)रङ्गस्यल, (२२)मञ्चस्यल, (२३)मह्ययुद्धस्थान, (२४) दशाश्व-मेघ आदि यमुनाजीके चौबीसों घाटोंपर स्नान किया और म्वयम्मु, विश्राम-घाट, दीर्घविष्णु, भूतेश्वर, महाविद्या, गोकर्णादि तीर्थोके दर्शन किये। अब प्रभुने व्रजमण्डलके बारहीं वनींके दर्शनींकी इच्छा की इसलिये उस ब्राह्मणको साथ लेकर श्वाप वनोंकी यात्राके लिये चल पड़े।

# श्रीवृन्दावन आदि तीर्थोंके दर्शन

किचिद्गृङ्गीगोतं किचिद्गिलभङ्गोशिशिरता किचिद् वल्लीलास्यं किचिद्गलमलीपरिमलः। किचद् धाराशाली करकफलपालीरसभरो हपीकाणां वृन्दं प्रमदयति वृन्दावनमिदम्॥%

(विदग्धमाधवना०१।२९)

मथुरासे मधुवन, तालवन, कुमुदवन, बहुलावन आदि वनोंको देखते हुए और रास्तेमें अनेक तीर्थकुण्डोंमें स्नान, आचमन करते हुए प्रमु भगवानकी प्रधान लीलास्थली त्रैलोक्यपावन श्रीवृन्दावनकी भृमिमें पहुँचे। वृन्दावनमें प्रवेश करते ही प्रमु भावावेशमें आकर मूल्लित होकर भृमिपर गिर पड़े । वे चारों ओर ऑखें फाइ-फाइकर पागलकी माँति इधर-उधर देखने लगे । उन्होंने देखा कहीं तो कदम्बेक बृक्षोंकी पंक्तियाँ खड़ी हुई हैं। कहीं करीलके बृक्षोंपर टेंटियाँ और लाल-लाल फूल लगे हुए हैं। कहीं ग्रीए चर रही हैं, तो कहीं ब्राजक व्याल-वाल किलोलें कर रहे हैं। कहीं ग्रीए चर रही हैं, तो कहीं ब्राजक व्याल-वाल किलोलें कर रहे हैं। कहीं ग्रीए नाच रहे हैं तो

\* अपने प्रिय सखा मनसुखासे भगवान् वह रहे हैं—प्रिय सखे ! यह वृन्दावन मेरी इन्द्रियोंको भाँति-भाँतिसे प्रसन्नता पहुँचा रहा है। देखते हो न, किसी स्थानपर मधुलोञ्जप भ्रमर अपनी सुरीली तानसे गान कर रहे हैं, कहीं मन्द-सुगन्धित पवन चलकर शीतलता प्रदान कर रहा है, कहीं-कहीं वायुक्ते वेगसे लताएँ नाच-नाचकर अपने सौरभसे सुख पहुँचा रही हैं। कहीं मिल्लकाके पुष्पोंका अमल परिमल मनको सुग्य कर रहा है, किसी स्थानपर अनारोंके फलोंसे पारावाही रसनिर्झर प्रवाहित हो रहे हैं [इस प्रकार वृन्दावनमें चारों और बहार-ही-बहार है]। कहीं सारस, हंस, चकवा, जल-मर्ग आदि जलके पक्षी उड-उड़कर कालिन्दी-कलकी ओर जा रहे हैं। प्रमु आँखें फाइ-फाइकर सबकी ओर प्रेमभरी दृष्टिसे देखने लगते। कभी जल्दीसे उठकर वृक्षोंको आलिङ्गन करते, उनपरसे बहुत से पुष्प गिर गिरकर प्रभुके पादपद्मोंको ढक देते, मानो वृक्ष अपने प्यारेके पैरोंमें श्रद्धाञ्चलिखरूप पुष्प चढा रहे हों। प्रभु गौओंकी ओर पूर्वपरिचितकी भाँति दौड़ते और उनकी पीठोंपर अपने कोमल करोंको फिराते । गोएँ रँभाती हुई पूँछ उठा-उठाकर प्रभुकी ओर दौड़तीं और उनके हाथ-पैरोंको चाटने लगतीं। वजके पक्षी प्रभुके बिल्कल निकट आ-आकर अपनी-अपनी भाषामें कुछ कहते। प्रभु उनकी प्रेमभरी वाणियोंको सुनकर सिर हिलाने लगते, मानो वे उनकी बातोंको समझकर संकेतके द्वारा उनका उत्तर दे रहे हैं। प्रभके आनन्दकी सीमा नहीं रही, वे वृन्दावनमें आते ही सभी बातोंको भूल गये और जिस प्रकार जलसे पृथक की हुई मछली फिर महासागरमें डाल देनेसे परमानन्दका अनुभव करती है उसी प्रकार वजकी पावन रजमें लोटकर व्रभ उसी परमानन्दस्वरूप सखका अनुभव करने लगे। यहाँसे जाकर प्रभने वजमण्डलके प्रायः सभी तीर्थोंके दर्शन किये। प्रभके समयमें वृन्दावन सचमुच वन ही या । दस-बीस ब्राह्मणोंके और ग्वालोंके झोंपड़े थे, नहीं तो चारों ओर वन-ही-वन था। बहुत ही भावुक भक्त वहाँ दर्शन करने आते थे और दर्शन करके मथुरा छौट जाते थे। वजमण्डलके बहत-से तीर्थ और कुण्ड लुप्तप्राय हो गयेथे। लोग उनका नामतक नहीं जानते थे। जब महाप्रभु संन्यास लेनेसे पूर्व नवद्वीपमें ही रहकर भक्तोंके साथ संकीर्तन करते थे तभी उन्होंने भूगर्भ पण्डित और लोकनाथ गोस्वामीको वजमण्डलके छप्त तीर्थोंको प्रकट करने और उनका जीणोंद्वार करनेके निमित्त वृत्दावनमें भेजा था। इन लोगोंने जब प्रभुके संन्यासी होनेकी बात सुनी तो ये प्रभु-दर्शनोंकी लालसासे बुन्दावनको छोड़कर दक्षिणकी ओर चल्छे गये थेः इस कारण वृन्दायन आनेपर प्रभुक्ती इनसे भेंट नहीं हो सकी। महाप्रभुने स्वयं ही कुछ छप्त तीयोंको प्रकट किया।

जिस स्थानपर भगवान्ते अरिष्टासुरका वध किया या, वहाँ आरिठ' नामका एक प्राम है, महाप्रसुने वहाँ आकर लोगोंसे पृद्धा कि प्यहाँपर राधाकुण्डका पुराणोंमें उल्लेख मिलता है, वह राधाकुण्ड कहाँ है ?' प्रसुके इस प्रश्नका उत्तर प्रामवाली नहीं दे सके । उनमेंसे किलीको भी राधाकुण्डका पता नहीं था। प्रसुका साथी ब्राह्मण भी राधाकुण्डसे अनिक्त था, तव प्रसुने स्वयं ध्वानमप्त होकर राधाकुण्ड जाना और दो खेतोंके बीचमें भरे हुए थोड़े से जलमें स्नान करके आपने राधाकुण्डका माहात्म्य वर्णन किया । उस दिनसे वही राधाकुण्डको नामसे प्रसिद्ध हो गया। राधाकुण्डको प्रकट करके प्रसु कुसुमसरोवरपर आये। वहाँ श्रीगांवर्धन-पर्वतके दर्शन करके आप पुलकित हो उटे। सूमिमें लोटकर आपने गिरिराजको साहाद्ध प्रणाम किया और उसकी छोटी-छोटी शिलाओंको लेकर हृदयसे चिपटाने लगे। गोवर्धन मगवान्का अभिन्न विग्रह है। शास्त्रोंमें इसे भगवान्का शरीर ही बताया गया है। गोवर्धनमें प्रसुने हरिदेवजींके दर्शन किये, किर ब्रह्मकुण्डमें स्नान करके वहीं मिक्षा की।

गोवर्धन-पर्वतके ऊपर गोपालभगवान्का मन्दिर था, जिन्हें श्रीमन्माधवेन्द्रपुरीने प्रकट किया था । उनके दर्शनोंकी प्रभुको इच्छा हुई, किन्तु प्रभु तो गिरिराजके ऊपर चढ़ना ही नहीं चाहते । वे सोचने लगे कि गोपालभगवान्के दर्शन कैसे हों । सर्वान्तर्यामी भगवान् अपने भक्तकी इच्छाको जान गये । वे तो भावके भूखे हैं, भक्तोंके हाथ तो वे विना कौड़ी-दामके ही विक जाते हैं, फिर पर्वतसे नीचे उतरना कौन-सी बात है । उन दिनों गोपालभगवान्की स्थित अस्थर थी । मुसलमानोंके उत्पातोंके कारण वे इधर-से-उधर घूमते थे । कमी किसी कुआ में ही पूजा हो रही है, तो कभी किसी ग्राममें ही विराजमान हैं ।



श्रीराधाकुण्ड



कुसुम-सरोवर



कालीदह—वृन्दावन



वे तो बजवासियोंके सखा हैं। ईश्वर या परमात्मा होंगे तो शिवः ब्रह्मा अथवा लक्ष्मीजीके लिये होंगे । व्रजमें तो वे वही पुराने 'कनुआ' हैं। जब बजवासियोंको यवनोंसे भय है, ता उन्हें भी होना चाहिये, इसिंख्ये वजवासी ग्वाल-बाल जहाँ भी जाते वहीं गोपालको साथ ले जाते। उन दिनों एक तुर्क-सेना मर्तियोंको विध्वंस करती हुई आ रही थी, बजवासी राजपुत इसी भयसे अन्नकट नामक ग्रामसे गोपालजीको 'गाठौली' नामक ग्राममें ले आये और वहीं गुप-चुप चार-पाँच दिनोंतक उनकी सेवा-पूजा करते रहे । गाठौछी ग्राम गिरिराजंक नीचे है, प्रभने जब सना कि गोपाछ-भगवान तो मानो मझे ही दर्शन देनेके निमित्त पर्वतसे नीचे उत्तरकर गाठौळीमें आ विराजे हैं, तब तो प्रमुके आनन्दकी सीमा नहीं रही। प्रातःकाल मानसी गङ्गामें स्नान करके गोवर्धन-पर्वतकी परिक्रमा प्रारम्भ कर दी । गोवर्धन-पर्वतकी परिक्रमा सात कोसकी बताते हैं। परिक्रमा जहाँसे प्रारम्भ होती है वहीं समाप्त करते हैं, बहुत से मनुष्य तो दण्डवत करते हुए ही सम्पूर्ण परिक्रमाको करते हैं। प्रभुने भी पूरी परिक्रमा की। महाप्रभुके साथ बलमद्र भट्टाचार्य और वह साधु ब्राह्मण ये दो सेवक और थे, सभो गोविन्दकुण्डपर पहुँचे और वहाँसे गाठौलीमें गोपालजीका आगमन सुनकर वहाँ पहुँचे । महाप्रभु गोपालजीकी मन-मोहिनी मूर्तिके दर्शनोंसे मुग्ध हो गये और व प्रेममें बेस्ध होकर गोपालजीके सामने नत्य करने लगे । और गोपाल-स्तोत्रींद्वारा उनकी स्तृति करने लगे। तीन दिन प्रभ गाठौलोमें रहकर गोपालजीके दर्शनोंका सख लेते रहे । इसके अनन्तर आप नन्दीश्वर, पावनसरीवर, शेषशायी, लक्ष्मी, खेलातीर्थ, भाण्डीरवन, भद्रवन, लोहवन, गांकुल, **महावन** आदि भगवान्की लीला-स्थलियोंके दर्शन करते हुए फिर मधुराजीमें लौट आये और उसी साधु ब्राह्मणके घरमें आकर ठहरे । ब्राह्मणने प्रभक्ती खूब सेवा की थी, उसीसे संतुष्ट होकर प्रभ उसके घरमें रहने लगे । वहाँ नगरकी भीड़ भाइको देखकर मथुरा और वृन्दावनके बीचमें अकृरघाटपर एकान्त समझकर वहाँ रहने लगे । वहाँसे आपने वृन्दावनमें जाकर कालीहदः प्रस्कट्दाक्षेत्रः द्वादशादित्यः केशीतीर्थः रासस्यली आदि पुण्यनीर्थोके दर्शन किये और सायंकालको फिर लीटकर अकृरवीर्थमें ही आ गये । वहाँ भी बहुत-से लोग प्रमुक्ते दर्शनोंके निमित्त आनेजाने लगे, अतः आप वृन्दावनमें यमुनाजीके तटपर एकान्तमें रहकर भगवन्नाम-संकीर्तन करते रहे । वहींपर कृष्णदास नामका एक राजपूतक्षत्रिय प्रमुक्ते शरणापन्न हुआ और वह परवार छोड़कर प्रमुके ही साथ रहने लगा।

एक दिन सम्पूर्ण वृन्दावनमें हल्ला हो गया कि वृन्दावनमें फिर श्रीकृष्ण उत्पन्न हुए हैं, वे कालीदहमें कालियके फणपर नृत्य करते हैं और कालियंके सिरमेंकी मणि प्रत्यक्ष चमकती है। बहुत-से लोग इस बातको सुनकर प्रभुके पास पूछने आये कि क्या यह बात सत्य है। प्रभुने कहा-'आप ही जाकर देखिये, सत्य है या असत्य ।' बहुत से छोग रात्रिमें कालीदहपर जाकर पहुँचे । सचमुच वहाँ एक काला आदमी खड़ा था और दूरसे एक मणि-सी चमक रही थी। लोग आनन्द और कुत्इलके साथ उसी ओर बढ़ने छगे । बलभद्र भट्टाचार्यने भी कालीदहपर जाकर साक्षात श्रीकृष्णभगवानके दर्शनींकी इच्छा प्रकट की । प्रभुने प्रेमपूर्वक उसके गालपर एक इलका सा चपत जमाते हुए कहा- 'लोगोंकी गति तो भेड़ोंके समान है। एक भेड़ कुएँमें गिर पड़ती है तो सब-की-सब उसके पीछे ही कुएँमें गिर पड़ती हैं। इस कलिकालमें भगवानके प्रत्यक्ष दर्शन होना कोई साधारण बात थोड़े ही है कि सभीको भगवान्के साक्षात् दर्शन हो जायँ । करोड़ोंमें कोई ऐसे एक दो भाग्यवान पुरुष होते हैं, जिन्हें भगवत-कृपासे प्रभुके साक्षात दर्शनोंका सीभाग्य प्राप्त हो। यहीं बैठकर भगवनामका जप करो। सबेरे लोगोंसे पूछ लेना कि क्या बात थी।' भट्टाचार्यने प्रभुके एमझानेपर रात्रिमें काली-

दहपर जानेका विचार छोड़ दिया, इधर लोगोंकी भीड़ वहाँ पहुँची। वहाँ उन्होंने देखा, एक काले रंगका मछाह डोंगीमें लालटेन रखकर मछली मार रहा है। उसके हाथमें मछली मारनेकी वंशी थी। लोगोंका भ्रम दूर हुआ। प्रातःकाल जब लोग प्रभुके दर्शनोंके लिये आये तब प्रभुने उनसे पूछा—क्या आपलोगोंको श्रीकृष्णभगवान्के दर्शन हुए ?'

एक तेजस्वी दृद्ध पण्डितने प्रभुको सभी दृत्तान्त सुनाया और अन्तमें कहा—'वहाँ तो हमें दर्शन हुए सो हुए ही, यहाँ भगवान्के प्रत्यक्ष दर्शन अवश्य हो गये।'

प्रभुने चारों ओर देखते हुए कहा—'यहाँ कहाँ हैं भगवान् ? मुझे भी भगवान्के दर्शन करा दीजिये। मैं भगवान्के दर्शनोंके लिये बड़ा उत्सुक हूँ।'

उस ब्राह्मणने प्रभुकी ओर सङ्केत करते हुए कहा—'संन्यासीके छन्नवेशमें ये ही तो सामने श्रीहरि वैटे हैं।' इतना सुनते ही प्रभुने उस वृद्ध ब्राह्मणके पैर पकड़ लिये और रोते-रोते कहने लगे—'महानुभाव! आपकी इस अद्भुत निष्ठाको धन्य है, आपको अवश्य ही भगवान्का साक्षात् हो गया है, तभी तो आप चराचर विश्वमें भगवत्-भावना रखते हैं। सब्बे भक्तको अपने भगवान्के अतिरिक्त दूसरा कोई रूप भासता ही नहीं। उसे सर्वत्र अपने प्यारेके ही दर्शन होते हैं।' इस प्रकार उस ब्राह्मणकी माँति-माँतिसे स्तुति करके उसे विदा किया।

महाप्रमु दिनमें वृन्दावनमें स्तान-जपथे निवृत्त होकर मिक्षा अक्र्र-तीर्थपर ही आकर किया करते थे। प्रामवासी ब्राह्मण तथा और द्विजाति-के लोग नित्य ही प्रभुको भिक्षा करानेका आग्रह किया करते थे। कभी-कभी तो दस-दस, पाँच-पाँच आदिमयोंका साथ ही निमन्त्रण आ जाता। महा-प्रभुकी वहाँ विचित्र दशा थी, जब भी उन्हें इस बातका स्मरण हो उठता कि

चै० च० ख० ४--५--

इसी स्थानमें डुवकी मारते हुए अक्रूरको भगवान्के दर्शन हुए थे, तभी आप जल्दीसे यमुनाजीमें कूद पड़ते और शरीरकी सुधि भूलकर बेहोश होकर यमुनाके तीश्ण प्रवाहमें बहने लगते । इसल्यि महाचार्यको प्रमुकी बड़ी ही सावधानीसे सदा देख-रेख करनी पड़ती । अतएव भहाचार्यने उस ब्राह्मणसे सम्मति लेकर प्रभुको लौटा ले चलनेका निश्चय किया । उन्होंने प्रमुसे निवेदन किया—प्रभो ! यहाँ अब एकान्त विशेष नहीं रहता, निमन्त्रण भी बहुत आने लगे हैं । आपकी यहाँ दशा भी विचित्रसी हो जाती है । इसल्यि मेरी प्रार्थना है, कि अब यहाँसे चलना चाहिये । माधकी संक्रान्ति भी सन्निकट है, अभीसे चलेंगे तो प्रयाग पहुँचकर मकर-स्नान कर सकेंगे । अब जैसी आहा हो !

प्रभुने अत्यन्त ही प्रेमपूर्वक कहा— 'भट्टाचार्य महाराय, तुम्हारी ही कृपासे मुझे भगवान्की पुण्य-लीलास्थलीके दर्शन हो सके हैं। तुमने ही मुझे वृन्दावनके दर्शन कराकर मेरे इस जन्मको सार्थक किया है। अतः यह शारीर तुम्हारा ही है। तुम इसे जहाँ ले जाना चाहो वहाँ ले जाओ, मुझे इसमें कुछ भी आपित्त न होगी।'

प्रभुकी सम्मति पाकर सभीको अत्यन्त ही प्रसन्नता हुई और वह प्रभुका कृपापात्र राजपूत ठाकुर तथा मधुराका साधु ब्राह्मण ये दोनों भी प्रभुके साथ-ही-साथ चलनेको प्रस्तुत हुए। मद्याचार्यके सिहत चारों ही मधुराजीमें आये और वहाँसे यमुना पार करके प्रयागकी ओर चलने लगे। ब्रजकी पवित्र भूमिको परित्याग करते समय प्रभुको अपार दुःल हुआ। वे शोकमें विह्वल होकर भूमिपर गिर पड़े और बहुत देरतक अचेतना-वस्थामें पड़े रहे। जिस किसी भाँति तीनोंने मिलकर प्रभुको सावधान किया और उन्हें साथ लेकर आगे बढ़ने लगे।

## पठानोंको प्रेम-दान और प्रयागमें प्रत्यागमन

मलयाचलगन्धेन खिन्धनं चन्दनायते। तथा सज्जनसङ्गेन दुर्जनः सज्जनायते॥\* (स० २० भां० ९० । ४)

यमुना पार करके प्रमु अनिच्छापूर्वक चल रहे थे । वृन्दावनकी पुण्य-भूमिको छोड़नेमें उन्हें अपार कष्ट हो रहा था । भट्टाचार्य आदि

मलयार्चलकी सुगन्थसे ईंधन भी जिस प्रकार चन्दन बन जाता है वैसे
 ही सज्जनोंके संसर्गमात्रसे दुर्जन पुरुष भी सज्जन बन जाते हैं।

प्रभुके साथी उन्हें पकड़कर चल रहे थे। महाप्रभु अब अधिक चलनेमें समर्थ न हुए । वे एक सुन्दर सघन बृक्षकी छायामें अपने साथियोंके सहित बैठ गये। जहाँ बैठकर प्रभ विश्राम कर रहे थे वहीं पासमें कुछ गौएँ चर रही थीं। वजमण्डलकी सन्दर और सीधी गौएँ अब भी अपने गोपालकी चलवली और प्रेममयी मुर्तिका स्मरण दिलाती हैं। गौएँ इधर-उधर चर रही थीं । पासमें ही गौएँ चरानेवाले ग्वाल-बाल आपसमें कीड़ा कर रहे थे। वजमण्डलकी परिधि चौरासी कोसकी है। इस चौरासी कोसकी बोलीमें कितनी मिठास है, कितनी सरलता है और कितनी निश्छलता है, उसे हृदयवान पवित्र पुरुष ही जान सकता है। बजमण्डलके गाँधीमें परेका विशेष बन्धन नहीं है। होलीके दिनोंमें स्त्री-पुरुष निष्कपटभावसे एक दसरेके साथ बिना जान-पहचानके होली खेलते हैं। यों निर्विकार तो प्रध्वीपर कोई है ही नहीं, किन्त अन्य स्थानोंकी अपेक्षा वजमण्डलमें विकारी भाव बहत कम है। वजमें सारे कहना तो एक साधारण-सी बात है। सारे वहाँ गाली नहीं समझी जाती । प्रायः बच्चे बात-बातमें सारे कहते हैं । वजमण्डलके अनपढ ग्वाल बालोंके मखोंसे भी आप श्रीकृष्ण लीलाके ही पद सर्नेंगे। वजके अनपढ मन्ष्य श्रीकृष्ण-लीला-सम्बन्धी रसिया बडे ही स्वरसे गाते हैं। सनते-सनते उनमेंसे रस टपकने लगता है और सुननेवाला उस मधुर रसमें छक-सा जाता है। गौओंको एक ओर छोडकर ग्वाल-वाल मिलकर गीत गा रहे थे-सभी मिलकर हाथ उठा-उठाकर और कमरको हिला-हिलाकर गारहेथे---

> वारो सो कन्हेंया कालीदह पै खेलन आयो रे! मारवी टोल गेंद गई दहमें— (अररररर) वह तो गैंदके संगई धायो रे।

कछ खाल-बाल गा रहे थे, एक उनमेंसे त्रिमङ्ग-ललित-गतिसे खड़ा होकर बाँसरी बजा रहा था। वह अपने साथियोंकी तानके साथ ही चेष्टाको बनाता हुआ और सिरको इधर-उधर घुमाता हुआ वंशी बजा रहा था। महाप्रभने व्रजमण्डलमें मुरलीकी मधुर तान सुनी, उनकी दृष्टि सामनेकी कीडा करती हुई ग्वालमण्डलीके ऊपर पड़ी। बस, फिर क्या था, वे प्रेममें गद्रद होकर अपने आपेको भूल गये और एकदम ऊपर उछलने लगे । उछलते-उछलते बेहोश होकर पृथ्वीपर गिर पहे । इतनेमें ही कोई मुसल्लान राजकमार अपने धर्मगुरुके साथ दस-बीस युडसवारोंको लिये हुए वहाँ आ निकला। उन सवारोंमेंसे किसी एकने वेहोश हए प्रभुको देखा। महाप्रभुके मुखसे झाग निकल रहे थे और उनकी आँखें ऊपर चढ़ी हुई थीं। प्रभुकी ऐसी दशा देखकर उस सवारने अपने स्वामीसे यह बात कही । सभी सवार फौरन अपने अपने घोडोंपरसे उतर पड़े । महाप्रभुके अद्भत रूपलावण्ययुक्त दिव्य चेहरेको देखकर सभी हठात उनकी ओर आकर्षित हो गये और उन सबके हृदयमें प्रमुके प्रति प्रगाढ प्रेम उत्पन्न हो गया । उन्होंने समझा कि इस संन्यासीके पास कुछ द्रव्य होगा, उसीके लालचसे इसके साथियोंने इसे धतुरा दे दिया है। यह सोचकर उन सवारोंके सरदारने व्रभके सभी साथियोंको कसकर बाँध लिया और कहने लगे-धर्ही इनकी कल्ल कर डालो ।

करलका नाम मुनते ही बंगाली भट्टाचार्य महाशय तो लिटपिटा गये । बंगालियोंकी ढीली घोती बैसे ही मशहूर है, फिर परदेशमें तो अच्छे-अच्छे साहसियोंकी सिटली भूल जाती है । बेचारे भट्टाचार्य थर-थर काँपने लगे । इसपर उस मथुराके साधु ब्राह्मणने साहस करके कहा—'आपलोग, हमारे ऊपर व्यर्थ ही सन्देह करते हैं। हम यहींके तो हैं। हमें आप यहाँके शासनकर्ताके पास ले चलिये। वहाँ हमारे बहुत से यजमान और शिष्य हैं। वे सब हमें जानते हैं। हम कभी ऐसा काम कर सकते हैं ?' ब्राह्मणकी इस बातसे उन लोगोंको सन्तोष नहीं हुआ ! प्रभुका तीसरा साथी राजपूत या। उसका नाम या कृष्णदास। इस घटनासे कृष्णदासके राजपूती खूनमें जोश आ गया। वह कड़ककर बोला—'माल्म पड़ता है, अभी तुमलोगोंने हमें पहचाना नहीं। इम राजपूत हैं राजपूत। शस्त्र लेकर युद्धमें लड़ना ही हमारा नित्यका काम है। अभी मेरे आवाज देनेपर सैकड़ों योद्ध। यहाँ एकत्रित हो जायँगे और बात-की-बातमें तुम्हें अपने इन कड़े बचनोंका मजा मिल जायगा।'

इस बातसे मनमें कुछ भयभीत से होकर वे सवार अपने पीरसाइवकी ओर देखने लगे। पीरजीने कुछ गम्भीरताके साथ शान्तस्वरमें पूछा— 'इम यह जानना चाहते हैं कि ये इतने सुन्दर तेजस्वी और स्वस्थ शरीर-के युवक संन्यासी बेहोश क्यों पड़े हैं ?'

कृष्णदासजीने कहा—'ये हमारे गुरु हैं, इन्हें कभी-कभी मिरगीका दौरा हो जाता है, इस समय ये उसीके दौरेसे बेहोश पड़े हैं।'

कृष्णदास इतना कह ही रहे थे कि प्रभु उसी समय चैतन्यता लाभ करके उठकर खड़े हो गये । और जोरोंसे प्रेममें गद्गद होकर नृत्य करने लगे । तब राजकुमार विजलीखाँने पूछा—'साधू यावा ! आप अवतक बेहोश क्यों पड़े थे ! मालूम पड़ता है, आपके इन साधियोंने आपको भूलसे धतूरा खिला दिया है, उसीसे आप बेहोश थे । अपने रुपये-पैसे देख लीजिये । इन धत्रा खिलानेवाले साधियोंको आप जो कहेंगे, बही उचित दण्ड दिया जायगा ।'

प्रभुने अत्यन्त ही सरलताके साथ कहा—'भाइयो ! ये मेरे साथी मेरे दूसरे शरीर ही हैं। इन्हींकी कृपासे तो मुझे त्रजमण्डलके समस्त तीयोंके दर्शन हो सके हैं। मैं तो भिक्षक संन्यासी हूँ, कामिनी काञ्चनका कभी स्पर्श नहीं करता। मुझे धत्रा देनेचे किसीको क्या लाभ हो सकता है ? आपलोग घवड़ायें नहीं, मुझे कभी-कभी मिरगीका दौरा हो उठता है, उसीके दौरेमें में बेहोश हो गया था, और कोई भी कारण नहीं है। ये प्रमुके ऐसा कहनेपर उन लोगोंने सभी साथियोंके बन्धन खोल दिये।

अब प्रभुक्ती और उस राजकुमारके धर्म-गुरु (पीरसाह्ब ) की परस्परमें कुछ धार्मिक बार्ते होने लगीं । वह यवनराजकुमार बड़ा ही सहृदय, सुशील, शान्त और कोमल प्रकृतिका था, प्रभुके दर्शनोंसे ही उसपर बड़ा भारी प्रभाव पड़ा । वह प्रभुकी सरलता, भावुकता और तनमयताको देखकर मुग्ध हो गया और हृदयसे उन्हें प्यार करने लगा । पीरसाहब भी धर्मान्ध नहीं थे, उनके हृदयमें भी सदसद्विवेक, विचार और प्रेम-प्रसङ्कन्को समझनेकी शक्ति थी । प्रभुकी प्रेमभरी बार्तोको सुनकर वह अपने हस्लामीपनके आग्रहको छोड़कर प्रभुके शरणापत्र हुआ । प्रभुके पैर पकड़कर वह कहने लगा—'आप सचमुच नारायण हैं, आपके दर्शनोंसे मुझे बड़ी शान्ति हुई है । अब आप मेरे उद्धारका कोई उपाय बताहये । में तो पीरपनके मिथ्याभिमानमें अपने स्वरूपको ही भूल गया था । आपने मुझ हुवते हुएको हाथ पकड़कर उत्थारा है, अब आप ही मुझे आगे-का रास्ता भी कृपा करके वतावें।'

प्रभुने कहा— 'आपका हृदय गुद्ध है, इसमें अभिमान रह ही नहीं सकता। यह तो रामके रहनेकी जगह है। अन्तर्यामी भगवान सबके हृदयोंकी बातें जानते हैं। भगवान सर्वश्रक्तिमान और सब कुछ करनेमें समर्थ हैं। उनसे किसीके हृदयका भाव छिपा नहीं है। उनहें किसी भी नामसे पुकारिये, उनके किसी भी रूपका सबे हृदयसे ध्यान कीजिये, उसीसे वे प्रसन्न हो जायेंगे, क्योंकि संसारमें जितने नाम हैं, जितने रूप हैं, वे सब उन्होंके हैं। उनके बिना किसी नाम-रूपकी प्रतीति ही नहीं हो

सकती । भगवान्को दास्यभावसे भजना चाहिये । अपनेको गुरु, आचार्य या शिक्षक न समझना चाहिये । आजसे अपनेको राम-दास समिक्षिये इसी-में आपका कत्याण है ।'

बस, उसी समयसे उसने अपना नाम रामदास रख लिया और वह 'श्रीकृष्ण' अंकृष्ण' कहकर नृत्य करने लगा । राजकुमार विजलीखाँ तो पहलेसे ही प्रभुको आत्मसमर्थण कर चुका था, उसके कोमल द्ध्यमें प्रभुको प्रममयी मूर्ति पहलेसे ही विराजमान हो चुकी थी । किन्तु अब तो वह अपनेको नहीं रोक सका । अपने धर्मगुरुके इस परिवर्तनका उसके ऊपर अत्यधिक प्रभाव पड़ा । वह भी कृष्ण-कृष्ण कहकर प्रभुके चरण-कमलोंमें लोटने लगा । प्रभुने उसे प्रेमालिङ्गन प्रदान किया । मानो उसके ग्रुद्ध द्ध्यमें प्रभुने शिक्तका सञ्चार कर दिया हो । प्रभुके प्रेमालिङ्गनको पाते ही सरलद्धय राजकुमार पागलकी माँति नृत्य करने लगा । उसी समय उसने इस्लामी धर्मकी पद्धतिको छोड़कर वेष्णव-धर्मकी शरण ली । वह अपने साथियोंके सहित सदा श्रीकृष्ण-कार्तनेमें ही मग्न रहने लगा । वे सब-क-सब 'पाटान वेष्णव' के नामसे प्रसिद्ध हुए । उनका एक अलग दल ही बन गया । विजलीखों हिन्दुओंके जिस तीथेमें भी जाता वहाँ वेष्णवलोग उसके भक्ति-भावसे सन्तुष्ट होकर उसका अत्य-धिक आदर करते ।

इस प्रकार पटानोंकी प्रेम-दान देकर प्रभु गङ्गाजीके किनारे सोरों ( स्करक्षेत्र ) में पर्डुचे । सोरोंमें गङ्गा-स्नान करके प्रभु बड़े ही प्रसन्न हुए । उन्होंने अपने साथी कृष्णदासको तथा उस माथुरिया साधुवावाको यहांसे छौट जानेकी आज्ञा दी । इसपर वे प्रभुके पर पकड़कर रोते-रोते कहने छगे—पप्रभो ! यदि आप हमें सदा अपने पास रखना नहीं चाहते तो प्रयागतक चलनेकी आज्ञा तो अवस्य ही दीजिये । मकरकी



पठानोंको प्रमदान

संक्रान्तिका स्नान करके इम लौट आवेंगे।' प्रभने उन दोनोंकी विनती म्बीकार कर ली और आप अपने सभी साधियोंके सहित भगवती भागीरथी-के किनारे-किनारे प्रयासकी ओर चले। सङ्गाजीके किनारेके प्रायः सभी ग्राम गङ्गामाताके प्रभावके कारण बहे ही शद्ध-पवित्र होते हैं। उन ग्रामों-के प्रायः सभी गृहस्य साधु-महात्माओंको वड़ी ही श्रद्धाके साथ भिक्षा दैते हैं । इसीलिये अच्छे-अच्छे विरक्त साधु-महात्मा राजपथ ( सड़क ) से कभी यात्रा नहीं करते, वे निरन्तर माताका दर्शन करते हुए और माता-के अमृत तुल्य जलका पान करते हुए गङ्गाजीके किनारे-किनारे ही विचरण करते हैं। गङाजीके किनारे-किनारे यात्रा करनेमें पग-पगपर प्रयागका फल मिलता है। गङ्काजीके किनारेको साधु-महात्माओंका राजमार्ग ही समझना चाहिये। प्रभु भी गङ्गाजीके किनारेके ग्रामोंमें हरिनाम-सङ्कीर्तनका प्रचार करते हुए और लोगोंको प्रेमानन्दमें प्रावित करते हुए प्रयाग पहुँचे, तथा वहाँपर पुनः यमुनाजीके दर्शन करके प्रेममें उन्मत्त होकर नृत्य करने लगे । प्रयागराजमें सङ्गमपर वैसे ही सदा मेला-सा लगा रहता है, किन्तु प्रभुके आनेसे उस मेलेकी शोभा और भी अधिक बढ गयी। हजारों आदमी आ-आकर प्रेममें विभोर होकर प्रभक्ते साथ नाचने लगते और नाचते-नाचते बेहोश होकर भूमिपर गिर पहते । इस प्रकार प्रभके प्रयागमें आनेसे वहाँपर भक्तिकी एक प्रकारसे बाढ-सी आ गयी । सभी प्रभुप्रदत्त प्रेमासवका पान करके पागल-से बन गये और अपने आपेको भूलकर सदा-

> श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुरारे हे नाथ नारायण वासुदेव। इन भगवानके सुमधुर नामोंसे आकाशमण्डलको गुँजाने लगे।

# श्रीरूपको प्रयागमें महाप्रभुके दर्शन

देशे देशे तुराशाकवित्तहृदयो निष्कृपाणां नराणां धावं धावं पुरस्तादृतिकुमितरहं जन्म सम्पाद्वामि। आधायाधाय राधाधव तव चरणाम्भोजमन्तःसमाधा-वन्तेऽरण्येऽतिपुण्ये पुरुकितवपुषोवासरान् वाहयन्ति॥

( सु० र० मां० ३९२। २३० )

गौंइश्वरंक मन्त्री रूप और सनातन—हन दोनों भाइयोंको पाठक भूले न होंगे । रामकेलि नामक ग्राममें प्रभुके दर्शन करके और नृतन जन्म पाकर ये दोनों भाई प्रभुके विदा हुए । प्रभुके दर्शनोंने ही इनके भीतर लिपी हुई भावुकता और भगवद्भक्ति एकदम प्रस्कृटित हो उठी । इन्हें अपने पूर्वकृत्योंपर पश्चात्ताप होने लगा । साधु-सङ्गसे संसारमें मनुष्य- शरीरकी सार्थकताका योध होता है और तभी अपने गतजीवनकी निर्यकताका भान होने लगता है । उसी समय हृदयमें पश्चात्तापकी अपन जलने लगती है, उस अग्निमें पड़कर सुवर्णके समान मन दहकने लगता है । पश्चात्तापक्षी अग्निके उत्तापसे मनका मैल जलकर भस्म हो

<sup>\*</sup> हाय ! में ही पक ऐसा कुतुब्धि हूँ जो दुराशायस्त हृदयसे देश-देशमें निर्दर्यी धनी मनुष्योंके आगे दौड़-दौड़कर अपना जन्म व्यर्थ गैंबा रहा हूँ। हे राधाकान्त ! सुतुद्धि तो वे हैं जो अत्यन्त पुनीत काननके भीतर समाधिमें नुम्हारे चरणारिवन्दींका ध्यान करते-करते रोमाश्चित शरीरसे दिन व्यतीत करते हैं।

जाता है, और फिर केवल शुद्ध सुवर्ण ही शेष रह जाता है। फिर उसमें मैलका नामतक नहीं रहता, वह एकदम निर्मल होकर चमकने लगता है, उसीमें होकर भगवान्के दर्शन होते हैं। दर्शन क्या होते हैं भगवान् उसमें आकर विराजमान हो जाते हैं और फिर उसे अपना घर ही नहीं, कलेवर बना लेते हैं। इसलिये साधु-सङ्गका प्रधान फल पूर्वकृत पापोंका पश्चात्ताप ही है। जिसे साधु-सङ्ग, पाकर भी पश्चात्ताप नहीं हुआ, उसे या तो यथार्थ साधु-सङ्ग ही प्राप्त नहीं हुआ या वह पूर्वजन्मकृत पापोंके कारण इतना अपात्र है कि अभी उसे चिरकालतक साधु-सेवा करनेकी आवश्यकता है। जब भी पूर्वकृत कमोंके लिये हृदयमें घयड़ाहट हो और प्रमु-प्राप्तिके लिये हृदय सदा छटपटाता-सा रहे, तभी समझना चाहिये कि साधु-सङ्गितका वास्तविक फल मिल गया।

ये दोनों ही भाई भाग्यवान् थे, भगवान्के निज जन थे, अनुग्रहसृष्टिके जीव थे। प्रभुके दर्शनमात्रसे ही इनकी कायापलट हो गयी।
प्रभुके दर्शन करते ही इन्हें पद, प्रतिष्ठा, परिवार, पेसा और प्रेय पदायोंसे
एकदम घृणा हो गयी। इनका मनमधुप वृन्दावनकी कुर्ज्ञोमें विहार
करनेके लिये छटपटाने लगा। जिस प्रतिष्ठित पदके लिये संसारी लोग
सव कुछ करनेके लिये तैयार हो जाते हैं, वही राजमन्त्रीका पद उन्हें
घोर वन्धन-सा प्रतीत होने लगा। रूप तो लौटकर गौइ गये ही नहीं।
वे अपनी धन-सम्पत्तिको नावपर लादकर दस-वीस नौकरोंके साथ अपनी
जन्मभूमि फतेहावादको चले गये। वहाँ जाकर अपना आधा धन तो
उन्होंने ब्राह्मण और कंगालोंको बाँट दिया। कुछ परिवारके लिये रख
दिया और दस हजार रुपये गौइमें एक मोदीकी दूकानपर जमा कर दिये।

इधर महाभाग सनातनकी दशा रूपसे भी अधिक विचित्र हो गयी। वे छौटकर राजधानीमें तो गये किन्तु राजकाज करनेमें एकदम असमर्थ-से हो गये। सब काम मनसे ही होते हैं, मन तो एक ही है, उससे चाहे इस टोकका काम करा टो या परमार्थके मार्गका शोधन करा टो। एक मन दो काम करापि नहीं कर सकता । सनातन जानते थे कि वादशाह मुझे प्राणोंसे भी अधिक प्यार करता है, यदि मैं एकदम राजकाजसे त्यागपत्र दे हूँ, तो बादशाह उसे कदापि स्वीकार न करेगा और फिर आजकट तो उसका उड़ीसा-देशके महाराजसे युद्ध छिड़ा हुआ है। वह मेरे ऊपर सबसे अधिक विश्वास रखता है, ऐसे समयमें वह मुझे कभी भी न छोड़ेगा। यह गब सोचकर उन्होंने बादशाहको कहटा भेजा—'मैं बीमार हूँ, राजकाज करनेमें एकदम असमर्थ हूँ। कुछ समयका अवकाश चाहता हूँ।'

वादशाहको इनकी वीमारीकी बड़ी चिन्ता हुई, उसने अपने दरवारके प्रधान हकीमको इनके इलाक लिये भेजा । वैद्यने जाकर इनकी नाड़ी देखी किन्तु वह अनाड़ी इनकी नाड़ीको क्या पहचान सकता है? इनकी वेदनाको तो कोई परमार्थी वेद्य ही जोन सकता था, इस लोकके वेद्योंकी पुस्तकोंमें न तो इस रोगका निदान है और नचिकत्सा। राजवेदाने इनके सम्पूर्ण शरीरकी परीक्षा करके कहा—

भहाशयः, मुझे तो आपके शरीरमें कोई रोग दीखता नहीं।' इस बातको सुनकर सनातनजी मुसकरा दियेः उन्होंने कुछ भी उत्तर नहीं दिया।

दरवारी हकीमने जाकर वादशाहरे कह दिया— श्वीमन् ! मुझे तो उनके शरीरमें कोई रोग दीला नहीं । ये तो भले चंगे बैठे हुए पण्डितांसे भागवतकी कथा सुन रहे हैं । मैंने तो आजतक ऐसा रोगी कोई भी नहीं देखा।

बादशाह इतना सुनते ही आगवबूला हो गया, वह उसी समय उठवर स्वयं सनातनजीके वासस्थानपर पहुँचा । सचमुच सनातनजी बैठे हुए कया सुन रहे थे । दत्त-बीस ब्राह्मण पण्डित उनके इधर-उधर बैठे हुए थे । बादशाहको सहसा अपने यहाँ आते देखकर सनातनजी उठकर खड़े हो गये और उनकी अध्यर्धना करके उनके बैठने-योग्य एक सुन्दर-सा आसन दिया । सबके बैठ जानेपर बादशाहने कुछ बनावटी ब्यग्रता-सो प्रकट करते हुए कहा—'मिल्डिक महाशय, तुम्हें क्या बीमारी हो गयी है ?'

कुछ बेसे ही अन्यमनस्क-भावसे धीरे-धीरे सनातनजीने कहा— 'बैसे ही श्रीमन् ! कुछ तबीयत खराब-सी है । काम करनेमें बिल्कुल जी ही नहीं लगता।'

बादशाहने कहा—'कुछ भी तो बात होगी, मुझे ठीक-ठीक बताओ क्या रोग है, क्या बीमारी है और काममें चित्त न लगनेका कारण क्या है ?'

उसी तरहसे उपेक्षाके भावसे सनातनजीने कहा—'नहीं कोई खास बात नहीं है। तबीयत ठीक नहीं है।'

अय बादशाह अपने रोवको नहीं रोक सका, उसने कड़करर कहा—पराजका असे तुम्हारी यह लापरवाही ठीक नहीं । तुम जानते हो में तुम दोनों भाइयोंपर कितना अधिक विश्वास रखता हूँ, किन्तु देखता हूँ तुम दोनों ठीक समयपर ही मुझे धोखा देना चाहते हो । इसे विश्वासघात न कहूँ तो और क्या कहूँ । तुम्हारा भाई यहाँसे भागकर फतेहाबाद चला गया । तुम बीमार न होनेपर भी बीमारीका बहाना बनाये घरमें बैठे हो । इस घोखेबाजीक अंदर कीन-सी बात छिपी है, मुझे सच-सच बताओ । तुम्हारी लापरवाहीके कारण मेरा सभी राजकाज चौपट हो गया है । तुम्हें राजकाज करना होगा और अभी चलकर अपना काम सँमालना होगा।

अत्यन्त ही नम्रताके साथ किन्दु निर्मीकभावसे सनातनजीने कहा— श्रीमन् ! आप जो चाहें सो समझें । मैं सदा आपके हितकी बात सोचता रहा हूँ और अब भी आपका ग्रुभचिन्तक हूँ, किन्तु अब मुझसे राजकाज नहीं हो सकता।

लाल-लाल आँखें निकालते हुए बादशाहने कहा-प्नयों नहीं हो सकता ?'

उसी प्रकार नम्नताके साथ सनातनने उत्तर दिया—'इसिल्ये कि श्रीमन् ! अब मेरा मन मेरे वशमें नहीं है, वह वृन्दावनकी ओर चला गया है।'

बादशाहने झुँझलाकर कहा—'मैं यह सब सुनना नहीं चाहता । तुम एक बात बताओ । राजकाज सम्हालते हो या नहीं ?' .

दृढ़ताके साथ सनातनजीने कहा— भैंने श्रीमान्से पहले ही निवेदन कर दिया है कि मैं अब किसी प्रकार राजकाज न कर सकूँगा।'

सनातनजीकी इस इट्डाको देखकर बादशाह हुसैनशाह एकदम चिकत हो गया । जो आजतक सदा हाथ बाँधे हुए मेरी आज्ञाकी प्रतीक्षा करता रहता था, वहीं मेरा वेतनभोगी नौकर मेरे सामने इस प्रकार निर्मीक होकर उत्तर दे रहा है। इस बातसे उसे क्रोध आया, किंतु असमयमें क्रोध प्रकट करना उचित न समझकर बादशाहने कुछ बनाबटी प्रेम प्रदर्शित करते हुए कहा—'अच्छा, जाने दो तुम यहाँका काम मत करो। मेरे साथ छड़ाई करने उड़ीसा देशको तो चटोगे ?'

सनातनजीने फिर उसी तरह कहा—ध्श्रीमन् ! मुझे किसी खास कामसे चिढ़ नहीं है। मुझे तो संसारी जितने काम हैं) सभी काटनेको दौड़ते हैं। मैं कुछ भी न कर सकूँगा। आप मुझसे अब किसी प्रकारके कामकी आशा न रखें। अपने भीषण क्रोधको दबाते हुए और रोषसे ओठ चबाते हुए बादशाहने कहा—'शांकिर मिल्डिक ! तुम होशमें होकर बातें कर रहे हो या नशेमें ? तुम्हें पता है, तुम किससे बातें कर रहे हो ? अपनी बातपर फिरसे सोच हो और खूब समझ-सोचकर उत्तर दो।'

सनातनजीने कहा — 'श्रीमन् ! मेंने कोई नशा नहीं किया है । में खूब होशमें होकर वार्ते कर रहा हूँ । मुझे पता है कि गौड़-देशके एकमात्र स्वतन्त्र शासक और यंगालके अधीश्वरसे में बार्ते कर रहा हूँ, जिनकी छोटी-सी आज्ञासे देश-के-देश नष्ट-भ्रष्ट और यरबाद हो सकते हैं । जिनकी आज्ञा निष्फल नहीं हो सकती । श्रीमन् ! मैंने खूब सोच लिया है और खूब सोचकर ही उत्तर दे रहा हूँ कि मुझसे अब राजकाज किसी भी हालतमें न हो सकेगा !'

क्रोधके स्वरमें बादशाहने कहा--- 'तुंम जानते हो, तुम्हानी इस भृष्टताका फल क्या होगा ?'

सिर शुकाकर सनातनजीने कहा— भीं खूब जानता हूँ, यह सिर घड़से अलग हो जायगा, श्रीमन् ! इसकी मुझे तनिक भी परवा नहीं।

बादशाह आगे कुछ न कह सका । उसने उसी समय क्रोधमें भरकर कहा—'कोई है ?' फीरन दो सेवक प्रणाम करके बादशाहके सम्मुख खड़े हो गये । बादशाहने कहा—'राजके प्रधान कर्मचारीसे कहकर इसे अभी जेलखाने पहुँचाओ ।' राजाशा क्षणभरमें ही पालन की गयी । सनातनजी उसी समय राजवन्दी बनाकर कारावासमें भेजे गये । इधर बादशाह ऐसी आशा देकर उड़ीसा-प्रान्तमें युद्ध करनेके लिये चला गया।

60 अब दसरे भाई रूपजीकी बात सनिये । अपने भाईके राजवन्दी होनेका समाचार सननेके पूर्व ही उन्होंने प्रभुकी खोजके लिये दो नौकर पुरी भेजे थे। उन्होंने आकर समाचार दिया कि प्रभू तो वनके पथसे श्रीवन्दावनकी यात्रा करने चले गये हैं। प्रभुके वृन्दावन-गमनका समाचार सुनकर रूप अपने छोटे भाई अनूप (श्रीवल्लम ) को साथ लेकर प्रभुकी खोजमें वृन्दावनकी ओर चल पड़े । चलते समय वे अपने भाई सनातनके पास एक पत्र इस आशयका भेज गये कि 'हम श्रीचैतन्यकी खोजमें बन्दावन जा रहे हैं। हमारा मनमधुप चैतन्य-चरणारिवन्दोंका मकरन्द पान करनेके निमित्त उन्मत्तन्सा हो रहा है। अब हम अपनेको क्षणभर भी यहाँ नहीं रख सकते । श्रीचैतन्य-चरण जहाँ भी होंगे वहीं जाकर हम उनके शरणापन्न होंगे । आप किसी बातकी चिन्ता न करें, मङ्गलमा श्रीचैतन्य आपका मला करेंगे। वे आपको शीघ ही इस कारागारके बन्धनमें ही नहीं, संसारी बन्धनसे भी उन्युक्त करेंगे। अमुक मोदीकी दुकानपर आपके निमित्त मैं दस इजार रुपये जमा कर चला हूँ । यदि कारावासमुक्तिमें उनका कुछ उपयोग हो सके तो कीजिये और शीघ्र ही कारागारसे मक्त होकर वजमें आकर श्रीचैतन्य-चरणोंके दर्शन कीजिये। यह पत्र मैं गुप्त रीतिसे आपके पास भेज रहा हूँ। मंगलमय भगवान् आपका भला करें। गुप्त रीतिसे यह पत्र सनातनजीके पास पहुँचा । पत्रको पढ्कर उनका चित्त भी श्रीचैतन्य चरणोंके दर्शनोंके लिये तडफड़ाने लगा। वे किसी-न-किसी प्रकार जेलसे उन्मुक्त होनेका उपाय सोचने लगे । उधर रूपजी अपने भाई अनूपजीके साथ प्रमुकी खोज करते हुए काशी होकर प्रयाग पहुँचे । प्रयागमें प्रतिष्ठानपुर ( झूसी ) के घाटसे पार होकर वे वर्तमान दारागंज-के समीप पहुँचे । वहीं उन्हें अनेक आदिमयोंसे घिरे हुए महाप्रभु चैतन्य-

देवजीके दर्शन हुए । प्रभु प्रेममें विभोर हुए भक्तोंके साथ सङ्कीर्तन नृत्य

करते हुए विन्दुमाधवजीके दर्शनके लिये जा रहे थे । वे दोनों भाई भी उस भीड़के साथ-ही-साथ हो लिये, महाप्रभुको जो भी नृत्य करते हुए देखता वही उनके साथ चल पड़ता । इस प्रकार विन्दुमाधवजीके दर्शन करके प्रभु हैं । एक दक्षिणी ब्राह्मणने उस दिन महाप्रभुका निमन्त्रण किया था । महाप्रभु उसके यहाँ भिक्षा करने गये । भीड़ हट जानेपर ये दोनों भाई प्रभुके पीछे उस ब्राह्मणके घरमें घुस गये । ब्राह्मणने अपने घरके बाहर छांटे-से उद्यानमें पत्थरकी चौकीपर प्रभुके लिये आसन विख्याया । प्रभु उसपर वैटे हुए चारा ओर वाटिकाकी शोभाका निहार रहे थे कि उसी समय रूप और अनूप इन दोनों भाइगींन प्रभुके पादपद्योंमें साष्टाङ्ग प्रणाम किया । रूपको अपने पैरोंमें प्रणत देखकर प्रभु जल्दीसे आसनसे उठकर खड़े हो गये, और उन्हें बलपूर्वक उठाकर छातीसे चिपटाते हुए उनके सिरपर अपने कोमल कर पिराने लेगे ।

महाप्रमुके बैठ जानेपर दोनों भाई प्रमुक्ते पैरोंको पकड़े हुए बैठे। प्रमुने अनुएका परिचय पूछा और सनातनजीक समाचार जानने चाहे। श्रीरूपजीने सभी बृचान्त सुनाकर कहा— प्रभो ! वे श्रीचरणोंके दर्शनके छिये कारावासकी काळी कोठरीमें पड़े हुए तहुप रहे होंगे।

प्रभुने हँसते हुए कहा— अब व कारावासमें कहाँ, अब तो वे वहाँसे छूट गये होंगे। भगवान् करेंगे तो शीघ्र ही तुम दोनों भाइयोंकी मेंट होगी। अब तुम कुछ काल यहीं मेरे पास रहो, यह कहकर प्रभुने अपने पास ही इन दोनों भाइयोंको रहनेके लिये स्थान दे दिया। बलमद्र भट्टाचार्यने इन दोनों भाइयोंको मोजन कराया और प्रभुका प्रसादी-अब भी इन्हें दिया। इस प्रकार ये दोनों ही भाई आनन्दके साथ प्रभुकी सेवामें रहने लगे।



### महाप्रभु वल्लभाचार्य

श्रीमदाचार्यंचरणं पुष्टिमार्गप्रचारकम् । वल्लभं गोपवंशाख्यं भूयो भूयो नमाम्यहम् ॥%

(प्र०द० झ०)

हम पहले ही बता चुके हैं कि पृष्टिमार्गीय सम्प्रदायके प्रवर्तक भगवान् श्रीवल्लभाचार्य महाप्रभु चैतन्यदेवके समकालीन् ही थे। इन दोनों महापुरुषोंके जीवनमें बहुत अधिक साम्य है। दोनों ही भगवान् के अनन्य भक्त थे। दोनों ही लोक-शिक्षक आचार्य थे, दोनों ही भिक्तमार्गके प्रवर्तक थे और दोनों ही अपने-अपने सम्प्रदायों में भगवान्-के अवतार माने जाते हैं। दोनों ही महाप्रभु कहलाते थे। दोनोंका ही जन्म केवल छः वर्षके आगे-पीछे हुआ। भगवान् वल्लभाचार्य महाप्रभु चेतन्य-देवसे छः वर्ष पूर्व ही इस अवनिपर अवतरित हुए और दो-ढाई वर्ष पहले इस संसारसे तिरोभावको प्राप्त हुए। दोनोंके ही जीवनमें त्याग, वैराग्य और प्रेमके भाव पूर्णरीत्या विकसित हुए थे। दोनोंने ही अपने प्रचण्ड प्रेमके प्रभावसे प्रेमामृतरूपी भक्ति-रससे पृथ्वीको परिग्रावित बना दिया। दोनों ही नम्र थे, दोनों ही रसिक थे, दोनों ही गुणग्राही, शान्त, अदोपदर्शी और प्रेमोपासक थे। इन दोनों महापुरुषोंका दो वार परस्परमं समाग्रम भी हुआ था। उसका निष्पक्ष विवरण प्राप्त नहीं होता।

अपनेको गोपवंशका कहकर प्रकट
 किया, उन्ही श्रीवृङ्गभाचार्यको हम बार-बार प्रणाम करते हैं।

फिर भी इतना जाना जाता है कि ये एक-दूसरेसे अत्यन्त ही स्नेह करते ये और दोनोंमें बहुत अधिक प्रगाइता रही होगी। क्यों न रहे, जो संसारको अपने प्रेमामृतसे अमर बना एकते हैं, वे आपसमें सङ्कुचित या विदेषपूर्ण भाव रख ही कैसे सकते हैं ? इसलिये प्रसङ्गवश यहाँ बहुत ही संक्षेपमें भगवान् वल्लभाचार्यका परिचय करा देना आवश्यक प्रतीत होता है। जिसके जीवनमें त्याग, वैराग्य और प्रेमरूपी चैतन्यता है, वही चैतन्य-चरितावलीका पात्र है, इसलिये श्रीवल्लभाचार्यका चरित्र यहाँ अप्रायक्तिक न होगा और उनके चार चरित्रसे पाठकोंको शान्ति तथा आनन्दकी ही प्राप्ति होगी।

महाप्रसु वल्लभानार्यका जन्म भारद्वाजगोत्रीय तैत्तिरीय शाखा-वाले यजुर्वेदीय शुद्ध और कुलीन ब्राह्मण-वंशमें हुआ । इनके पूर्वज भट्ट उपाधिधारी दक्षिणी ब्राह्मण थे । उनका कुल बेलनाट नामसे प्रसिद्ध या । इनके पिताका नाम श्रीलक्ष्मण भट्ट और माताका नाम यल्लमागारू या । ये लोग आन्त्रदेशमें व्योमस्थम्म-पर्वतके पास कृष्णा-नदीके दक्षिण तटपर काकरवाड (काकुम्मकर) नामक नगरमें रहते थे । पीछेसे इनके पूज्य पिता अग्रहार नामक ग्राममें आकर रहने लगे ।

श्रीलक्ष्मण भट्ट एक बार सपत्रीक तीर्थ-यात्राके निमित्त काशी आये और वहीं हनुमान-घाटके ऊपर एक घर लेकर रहने लगे। उस समय काशीमें बड़ा विद्रोह या, इसी कारण भट्ट महोदय अपनी पत्रीके सहित स्वदेशके लिये चले। इनकी पत्री गर्भवती थी। रास्तेमें चम्पारण्यके समीप चोडानगर (चतुर्भद्रपुर) में महाप्रमुका प्रादुर्भाव हुआ। पिताने चम्पारणसे सभी सामग्री लाकर पुत्रके यथोचित जातकर्म आदि संस्कार किये और फिर काशीमें ही आकर रहने लगे। महाप्रमुका जन्म वैशाख कुष्णपक्ष ११ संवत् १५३५ (शाके १४००) में रात्रिके समय हुआ या । पाँच वर्षकी अवस्थामें पिताने इनका यज्ञोपवीत-संस्कार किया । तभीसे ये वेदशास्त्रोंकी शिक्षा पाने लगे । जब ये ग्यारह वर्षके थे तभी इनके पुज्य पिता परलोकवासी हो गये। तब ये अपनी माता तथा कई एक शिष्योंको साथ लेकर स्वदेशको गये। इस छोटी-सी अवस्थामें डी इन्होंने विद्यानगरकी राजसभामें पण्डितोंसे शास्त्रार्थ करके विजय-लाभ किया और आचार्य-पदवी प्राप्त की । विद्यानगरके महाराजकी ओरसे आपका अत्यधिक सम्मान किया गया । इससे इनकी ख्याति दूर-दूरतक फैल गयी। फिर आपने अपने बहत-से अनुयायियोंके साथ विद्यानगरसे कन्याकुमारीः पण्ढरपुर आदि स्थानोंकी यात्रा की । पण्ढरपुरसे आप नासिक, त्र्यम्बक, नर्मदातट, ऑकारेश्वर, माहिष्मती, उज्जैनी, सिद्धवट, चैद्यपर, दतिया, ग्वालियर, धौलपर आदि स्थानोंमें अपने प्रतिपक्षियोंको परास्त करते हुए और राजसभाओंमें सम्मान प्राप्त करते हुए मधुरा होकर गोकल पधारे । वहीं आपको भक्तिमार्गको प्रकट करनेके लिये भगवानकी आज्ञा प्राप्त हुई और म्वप्नमें भगवान्ने इन्हें एक गद्यात्मक मन्त्रका उपदेश किया। जिसके द्वारा जीवोंका ब्रह्मके साथ सम्बन्ध किया जाता है। यहींपर कुछ शिष्य आपके शरणापन हुए और आप यहीं रहकर शास्त्र-प्रणयन करते रहे।

इसके अनन्तर आपने सम्पूर्ण त्रजके तीयोंकी यात्रा की । फिर आप मिक्तका प्रचार करनेके निमित्त दक्षिणकी ओर गये और वहाँ गुजरात, काठियावाइ तथा सिन्धके अनेक प्रसिद्ध-प्रसिद्ध नगरोंमें आपने जाकर पण्डितोंसे शास्त्रार्थ किया और भिक्तमार्गका जोरोंसे प्रतिपादन किया । वहाँ इनके पाण्डित्यकी सर्वत्र ख्याति हो गयी । और हजारों सुनार, भाटिया तथा धनी-मानी पुरुष इनके शिष्य हो गये । भेंट-पूजा भी यथेष्ट आने लगी और गुजरात तथा काठियावाइके भावुक लोगोंने इनका बड़ा ही भारी सरकार किया । दक्षिणकी यात्रा समाप्त करके आपने उत्तर और पूर्व दिशाके तीथोंकी यात्रा की । कुक्क्षेत्र, हरिद्वार, ऋपीकेश, टिहरी, गङ्गोत्री, केदारनाय, बदरीनाय आदि उत्तरके तीयोंमें होते हुए फिर लौटकर हरिद्वार आ गये और आप नैमिषारण्य आदि तीयोंमें दर्शन करते हुए जगन्नायजीके दर्शनोंके लिये गये । जगन्नायजीके दिक्षणके पथसे महेन्द्री-पर्वतपर परशुरामजीके दर्शन करते हुए फिर अपने ग्राम अग्रहारमें आ गये ।

कुछ काल अग्रहारमें रहकर आचार्यने दूसरी बार भारत-यात्रा करनेका विचार किया । इसिलये आप मङ्गलप्रस्था, विद्यानगर, लोहगढ़ होते हुए पण्ढरपुर आये । पण्डरपुरमें आकर इन्होंने भगवान् विहलनायजीके दर्शन किये । अवतक ये दण्ड, मेखला, जटा, कृष्णाजिन आदि सभी ब्रह्मचारियोंके चिह्नोंको धारण करते थे । और ब्रह्मचारी-वेदामें रहते थे । यहींपर भगवान्ने इन्हें विवाह करनेकी आज्ञा दी । इन्होंने भगवान्की आज्ञाको स्वीकार कर लिया । यहाँसे फिर आप गुजरात-काठियावाइकी यात्रा करते हुए और अपने शिष्य-सेवकोंको भक्तिमार्गका उपदेश करते हुए पुष्कर होते हुए ब्रजमें पथारे । गोवर्धनमें गोवर्धननायजी (गोपालजी) का प्राकट्य हुआ या । वहाँ उनकी सेवा-पूजामें इन्होंने योग दिया और श्रीमन्माधवेन्द्रपुरीजीको ही वहाँकी सेवाका सम्पूर्ण भार सौंपा । श्रीनायजीकी प्रेरणासे ठाकुर पूरणमलने १५५६ में श्रीगोवर्धननाथजीका मन्दिर वनवाना आरम्भ किया । ब्रजमण्डलसे चलकर फिर आपने उत्तरके तीयोंकी यात्रा की और दूसरी वार फिर जगवाधजीकी यात्रा करके काशीजीमें आकर रहने लगे ।

यहाँ आपने भगवत्-इच्छा समझकर अपने सजातीय देवभट्ट नामक एक दक्षिणी ब्राह्मणकी सर्वगुणसम्पन्ना लक्ष्मीदेवी नामकी कन्याके साथ विवाह किया । कुछ काल काशीमें निवास करके आप फिर उसी प्रकार भ्रमण करते हुए गोकुलमें पघारे। तीसरी बार फिर आपने गुजरात-काठियावाइ आदि देशों में भ्रमण किया। और बदरी-नारायणके तीसरी बार दर्शन करके गोकुलमें आ गये। गोकुल्से यमुना-जीके किनारे-किनारे आगरा होते हुए आप प्रयागराज पहुँचे और सङ्गमके उस पार यमुनाजीके तटपर अरैल नामक प्राममें घर बनाकर रहने लगे। थोड़े दिन अरैलमें निवास करके आप काशी पघारे और वहाँसे आप चरणादि (चुनार) में जाकर कुछ काल रहे। आचार्यके पास अब द्रव्यकी कमी नहीं रहती थी। इजारों धनी-मानी, सेठ-साहूकार इनके शिष्य हो गये थे। इसल्यि ये धनको धार्मिक कार्यों में खूब जी खोलकर यर्च करते थे। काशीमें आपने अपनी माताकी आज्ञासे तीस हजार ब्राह्मणोंको श्रद्धापूर्वक भोजन कराया था।

काशीसे फिर आपने प्रयाग होते हुए अरेलमें कुछ काल रहकर त्रजकी यात्रा की । इसी यात्रामें आगराके समीप गौघाटपर इनकी स्रदासजीसे मेंट हुई और वहीं वे इनके शरणापन्न हुए । स्रदासजीको साथ लेकर आप गोवर्धन पथारे और वहाँ गोवर्धननाथजीके नये मन्दिरकी प्रतिष्ठा करायी । उसमें बड़े-बड़े विद्वान् और साधु-महात्मा एकत्रित हुए थे । बहाँसे फिर आप अरेलमें ही आकर रहने लगे और वहीं इनके प्रथम पुत्र गो० श्रीगोपीनाथजीका जन्म हुआ । तभी आपने प्रयागमें अपने एक शिष्य पुरुगोत्तमदासको ज्योतिष्टोम-यज्ञ करनेकी आज्ञा की जो बड़ी धूमधामके साथ निर्विष्ठ समाप्त हो गया ।

इसके अनन्तर आप चुनारके राजाकी प्रार्थनासे वहाँ जाकर रहने लगे। वहीं इनके द्वितीय पुत्र गंा॰ श्रीविडलनाथजी महाराजका जन्म हुआ। अन्तमें आपने काशीमें भागवतकी रीतिसे संन्यास धारण किया। घर-वार छोड़कर और शिला, सूत्र, दण्ड, कमण्डलुके महित

काषायवस्त्र पहनकर ये भिक्षाके ऊपर निर्वाह करने लगे। उस समय इनका वैराग्य अपूर्व था। इतनी भारी सम्पत्तिः, इतनी अधिक प्रतिष्ठाः, ख्रां, वच्चे तथा शिष्य-सेवकोंसे एकदम पृथक् होकर आप निरन्तर भगवत्- अर्चा-पूजा और नाम-संकोर्तनमें ही लगे रहते थे। इस प्रकार अपने परम त्यागमय जीवनके द्वारा अपने शिष्य-प्रशिष्य तथा वंशजोंके लिये त्यागका आदर्श वताते हुए संवत् १५८७ के आषाढ़ मासकी शुक्का तृतीयाके दिन आप इस असार संसारसे विदा होकर वैकुण्ठवासी बन गये।

महाप्रमु वल्टमाचार्य, विशेषकर गोकुल, अरैल, चुनार और काशीमें ही रहते थे। इन चारों ही स्थानोंमें इनकी बैठकें अभीतक बनी हुई हैं। और वे प्महाप्रमुकी बेठक' के नामसे प्रसिद्ध हैं। इनके वंशज गोकुलिया गोसाई कहं जाते हैं। भारतवर्षमें इसी सम्प्रदायके आचार्य सबसे अधिक धनी और वैभवशाली बताये जाते हैं। बड़े-बड़े महाजन धनी-सेठ इस कुलके सेवक तथा शिष्य हैं। आचार्यके द्वितीय पुत्र गां० श्रीविद्वलनाथजी महाराजको इस सम्प्रदायके लोग साक्षात् श्रीकृष्णका अवतार मानते हैं। उन्होंने इस सम्प्रदायका खूब प्रचार किया। ये बड़े ही तेजस्वी, कर्मपरायण तथा धर्ममें आस्था रखनेवाले आचार्य थे। इनके गिरधरलाळजी, गोविन्दलालजी, बालकृष्णजी, गोकुलेशजी, रशुनाथजी, यदुनाथजी और धनस्थामलालजी-ये सात पुत्र हुए। इनकी सात गिह्यों अभीतक विद्यमान हैं। पीछे इनके वंशज बहुत बढ़ गये जो बम्बई, काशी, मशुरा, गोकुल, नाथद्वारा आदि भिन्न-भिन्न स्थानोंमें अभीतक विद्यमान हैं। इनके शिप्य-सेवक गोस्वामी-वालकोंको अभीतक भिन्न स्थानते तथा पूजते हें।

बल्लम-सम्प्रदाय विशेषकर खण्डनपरक सम्प्रदाय नहीं है। दार्शनिक सिद्धान्तोंकी बात छोड़कर इस सम्प्रदायमें जहाँतक हमें माल्म

है, किसी सम्प्रदायकी पूजा-पद्धतिका खण्डन नहीं किया गया है। बल्ल्भ-सम्प्रदायमें वैदिक कमींका अन्य सम्प्रदायोंकी तरह खण्डन नहीं है, किन्त उसमें श्रीकृष्ण-सेवाको ही प्रधानता दी गयी है। ब्रह्म-सम्बन्ध-संस्कार इनके यहाँ मुख्य माना जाता है। गुरु शिष्यके कानमें मन्त्र देता है, उस मन्त्रका ताल्पर्य यह है--- 'हमारे रक्षक श्रीकृष्ण हैं, उनसे हमारा हजारी वर्षीसे वियोग हुआ है, इसी कारण त्रिविध तापींक वशीभृत होकर हमारा सम्पूर्ण आनन्द तिरोहित हो गया है, ऐसी स्थितिवाला में श्रीगोपीजनवरूलम भगवान श्रीक्रणके निमित्त देहः इन्द्रियः प्राण, अन्तःकरण और अन्तःकरणके धर्म, स्त्री, गृह, पुत्र, कदम्ब, वित्त और आत्मा सबको समर्पण करता हूँ, हे कृष्ण ! मैं आपका दास हूँ।' इस मन्त्रसे जीवात्माका ब्रह्मके साथ सम्बन्ध होना मानते हैं। ब्रह्म-सम्बन्ध हो जानेपर कोई भी स्त्री-पुरुष भगवानको बिना अर्पण किये न तो अन्न-जल ग्रहण कर सकता है और न वस्न, आभूषण, वाहन, क्रमारी, धन, स्त्री आदिका उपभाग कर सकता है । सबको कृष्णार्पणपूर्वक भगवतु-प्रसादी समझकर उपभोग करो। यही इसका ताल्पर्य है। कितना ऊँचा भाव है, वास्तवमें पुरुष इस धर्मका सन्चे हृदयसे पालन कर सके तो उसका घरमें रहते हुए भी कल्याण हो सकता है।

भगवान् वहलभाचार्यने अपने सिद्धान्तको समझानेके लिये स्वयं अनेक प्रन्थ लिखे हैं तथा पूर्वमीमासा, उत्तरमीमांसा और श्रीमद्भागवतपर सुन्दर भाष्य लिखे हैं। श्रीमद् आचार्य-चरणोंने अनेक प्रन्थोंमें बड़ी ही युक्तिके साथ भक्ति-तत्त्व समझाया है। अपने सभी प्रन्थोंका सार पाँच स्ठोकोंमें वर्णन किया है। ये पाँच स्ठोक ही उनके यथार्थ सिद्धान्तको स्पष्ट करते हैं। इन पाँच स्ट्रोकोंसे पाठकांको पता चल जायगा कि जो लोग पुष्टि-सम्प्रदायको प्रष्टुक्तिमार्ग बताते हैं और कहते हैं कि पुष्टि-सम्प्रदायमें सर्वकर्मत्याग

निषिद्ध बताया गया है, यह उनकी भारी भूल है। भगवान वल्लभाचार्यदो मार्ग बताते हैं-एक निवृत्तिमार्ग दुसरा प्रवृत्तिमार्ग। निवृत्ति-मार्गको वे सर्वश्रेष्ठ बताते हैं किन्तु निवृत्तिमार्गके अधिकारी विरले ही होते हैं। इसलिये जब कोई उसका अनुसरण न कर सके तो वह कथ्णार्पणबद्धिसे अपने वर्णाश्रमके अनुसार श्रीकृष्णप्रीत्यर्थ ही कर्म करता रहे । ब्रह्मचारीसे गृहस्थी होनाः गृहस्थीसे वानप्रस्थ और वानप्रस्थसे संन्यास धारण करना--इसीका नाम प्रवृत्तिमार्ग है। लोग भूलसे सभी संन्यासियोंको निवृत्तिमार्गका ही समझ बैठते हैं। निवृत्तिमार्गका संन्यासी तो यह है कि ज्ञान होते ही चांह वह कहीं भी कैसी भी दशामें हो, वहींसे सर्वस्व त्याग करके और विधि-निषेधके इंझटांको छोडकर अवधृत परमहंस वन जाय। उसकी चेष्रा बालककी-सी, जडकी-सी अथवा पागलकी-सी हो। क्रमशः ज्ञान-पूर्वक एकके बाद एक आश्रममें प्रवेश करते हुए संन्यास धारण करना यह प्रवृत्तिमार्ग है । भगवान् वछभाचार्यने इसी प्रवृत्तिमार्गको अपने जीवनमें प्रत्यक्ष दिखाकर लोगोंको शिक्षा दी थी। वे निवृत्तिमार्गकी सर्वश्रेष्ठताको अस्वीकार नहीं करते, किन्तु उसके अधिकारी बहुत कम बताते हैं। लीजिये उनके ही शब्दोंमें सनिये। नीचे इम उनके सारभत सिद्धान्तके पाँच श्लोकोंको ही उद्धत किये देते हैं। पृष्टिसम्प्रदायवाले इन्हीं पॉच श्लोकोंको भक्तिप्रकरणका सन्दोहनरूप समझते हैं। आचार्य आजा करते हैं---

> गृहं सर्वात्मना त्याज्यं तच्चेत्यक्तुं न शक्यते । कृष्णार्थं तत्प्रयुक्षीत कृष्णोऽनर्थस्य मोचकः ॥

( सर्वोत्तम सिद्धान्त तो यह है कि ) घरका पूर्ण रीतिसे परित्याग ही कर देना चाहिये। ( किन्तु पूर्वजन्मके संस्कारोंसे सभी यह त्यागनेमें समर्थ नहीं हो सकते इसिल्ये ) यदि घरको पूर्णरीत्या त्याग करनेकी सामर्घ्य न हो तो घरमें रहकर सब कार्य श्रीकृष्णके ही निमित्त—उनके प्रीत्यर्थ ही करे। ( ऐसा करनेपर कर्म करनेसे जो पाप होता है वह पाप न होगा ) क्योंकि श्रीकृष्ण सभी प्रकारके अनयोंको मोचन करनेवाले हैं।

> सङ्गः सर्वोत्मना त्याज्यः स चेत्यक्तुं न शक्यते । स सङ्गिः सह कर्तव्यः सन्तः सङ्गस्य भेषजम् ॥

(सर्वोत्तम सिद्धान्त तो यह है कि) सङ्ग किसीका करना ही न चाहिये। सभी प्रकारके सङ्गोंका एकदम परित्याग कर देना चाहिये। (किन्तु अनेक जन्मोंसे जीवका समाजमें मिलकर रहते आनेका स्वभाव पड़ गया है, इसल्पि ) सब प्रकारके सङ्गोंको परित्याग करनेमें समर्थ न हा सके तो सज्जन तथा सन्त-महात्माओंका ही सङ्ग करना चाहिये। क्योंकि सङ्गसे जो काम उत्पन्न हो जाता है उसकी ओपिध सन्त ही हैं।

> भार्यादिरनुकूळरचेत्कारयेद्मगविक्कयाः । उदासीने स्वयं कुर्यात् प्रतिकूले गृहं त्यजेत्॥ तस्यागे दूषणं नास्ति यतो विष्णुपराङ्मुखः।

(अब बताते हैं जो गृहस्थी वन चुका है उसे कैसा व्यवहार करना चाहिये। उसके लिये बताते हैं) यदि स्त्री-आदि परिवार अपने मनके माफिक भगवद्धक्तिपरायणादि हो तो उससे भी भगवान्की सेवा-पृजा आदि करवावे। यदि वह इस ओरसे उदासीन हो (और आज्ञा करनेपर ही सेवा करनेको राजी हो तो ) उससे न कराकर स्वयं करे। यदि वह भगवत्-सेवाके विरुद्ध हो, तो एकदम घरको त्यागकर एकान्तमें ही जाकर भगवत्-पृजा-अर्चा करनी चाहिये। (जाके प्रिय न राम बैदेही। तजिये ताहि कोटि बैरीसम यदाप परम सनेही॥) जो विष्णुपराङ्सुख हों उनके

त्यागनेमें किसी भी प्रकारका दूषण नहीं है। (संसारी भोगोंकी इच्छासे तो किसीसे किसी प्रकारका सम्बन्ध रखना ही नहीं चाहिये।)

> अनुकूरुस्य सङ्करः प्रतिकूछविसर्जनम् ॥ . रक्षिष्यतीति विश्वासो भर्तृस्वे वरणं यथा। आरमनैवेद्यकार्पण्ये षडविधा शरणागतिः॥

भगवत्-सेवामें जो अनुकूछ पड़े उसीका चिन्तन करना और जं। भगवत् सेवामें विधातक हों उनका सर्वथा त्याग करना । जिस प्रकार पतिव्रता स्त्रीको इस बातका पूर्ण विश्वास होता है कि जिसने मेरा एक वार अग्निके सम्मुख पाणिग्रहण किया है वह मेरी अवश्य ही रक्षा करेगा, उसी प्रकार श्रीकृष्णपर भरोसा रखना कि वे हमारी अवश्य ही रक्षा करेंगे। भगवान्को आत्मनिवेदन करनेपर उनके प्रति भारी दीनता रखना यही छ: प्रकारकी शरणागति है । फिरमे स्पष्ट समिक्षये—

- १—( सर्वोत्तम ) ग्रहत्यामः असमर्थावस्थामं कृष्णश्रीत्यर्थ परमे ही रहकर भगवत्-सेवारूपी कर्माका करना ।
  - २-सर्वसंगपरित्याग, असमर्थ होनेपर साधु-संग करना ।
- ३—भगवत् सेवाके अनुकूछ भाव और पदार्थाका ब्रह्ण, प्रतिकृष्टोका परित्याग ।
- ४—यदि परिवार अनुकृष्ठ हो तो उसमें रहकर, नहीं तो उसका परिस्थाग करके एकान्तभावसे भगधत्-सेवा-पूजा करना ।
  - ५-- प्रभुमें दृढ़ विश्वास।
  - ६ आत्मनिवेदनपूर्वक गुण और दीनता धारण करना ।

कितने उच्च और सर्वसम्मत सिद्धान्त हैं। इतना स्पष्ट करनेपर भी कोई शंका करे और अपनी बातको ही पुष्ट करके त्यागकी आड़में उम्रभर विपयोंको भोगनेका समर्थन करे तो उसके लिये क्या उपाय है। क्सा भगवान्के शब्दोंमें हम यही कह सकते हैं 'मम माया दुरत्यया' मेरी माया बड़ी कठिन है।

इस प्रकार श्रीचैतन्यके समकालीन ही होकर गोकुलमें रहकर भगवान् वस्लभाचार्यने बालकृष्ण भगवान्की पूजा-पद्धतिका प्रचार किया। इनके बालकृष्ण भगवान्के प्रति बड़े ही अलैकिक व्यवहार होते हैं। इनकी मूर्तियाँ बहुत ही छोटी होती हैं और दिनमें अनेकों बार भोग लगता है। जिस प्रकार उजाड़ वृन्दावनको नगर बनानेका श्रेय गौरभक्तोंको प्राप्त है उसी प्रकार उजाड़ हुई गोकुल-भूमिको फिरसे बसानेका श्रेय गोकुलिया गोसाइयोंको है। महाप्रभु वस्लमाचार्यने औरलमें रहकर कई ग्रन्थ बनाये थे। जिन दिनों महाप्रभु गौराङ्गदेव रूप-अनूप आदिके सिहत प्रयागमें ठहर हुए थे तब भगवान् वस्लमाचार्य औरलमें ही विराजमान थे। महाप्रभुक भिक्त-भावकी प्रशंसा सुनकर वे उनसे मिलने स्वयं आये थे, इसका वर्णन पाठक अगले अध्यायमें वढेंगे।



## महाप्रभु वल्लभाचार्य और महाप्रभु गौराङ्गदेव

श्री**गौरवल्छ म** भगवत्परायणौ

महाप्रभू भक्तप्रियो सुनायको । भक्तिपरी कृष्णकथातिगायको भक्तिविहीनस्य प्रयोदतां मे ॥%

(স০ হ০ ল০)

महाप्रभु गौराङ्गदेव अपने सुमधुर संकीर्तन और उद्दण्ड तृत्यसे प्रयाग-वासी नर-नारियोंको पावन और प्रसन्न बनाते हुए कुछ कालतक त्रिवेणीतटके समीप ही रहे । वहाँ जब अधिक भीड़-भाड़ होने लगी, तब आप एकान्तमें रहनेकी इच्छासे दारागंजके समीप द्याश्वमेधघाटके पास आकर रहने लगे । प्रभुकी प्रसिद्धि प्रयागके प्रायः सभी प्रतिष्ठित पण्डितों और घनी-मानी सजनोंके कानोतक पहुँच गयी थी, अतः बहुतसे लोग प्रभुके दर्शन और संकीर्तन देखनेकी इच्छासे उनके समीप आने लगे । भगवान् वल्लभाचार्यने भी महाप्रभुकी प्रशंसा सुनी कि एक गौड़देशीय युवक संन्यासी अपने भक्तिभावमय संकीर्तन और उत्यसे दर्शकोंके मनको चुम्बककी तरह अपनी ओर खींच लेते हैं, तब उनकी भी प्रभु-दर्शनोंकी इच्छा हुई । ऐसे कुष्ण-भक्त महापुरुषके दर्शनोंसे आचार्य अपनेको कब बखित रखने लगे । अतः आप स्वयं ही कुछ शिष्योंके साथ प्रभुके दर्शनोंके लिये आये । आते ही उन्होंने संन्यासी समझकर महाप्रभुके चर्णोमें प्रणाम किया और

<sup>#</sup> जो दोनों ही भगवत्परायण हैं, दोनों ही अपने-अपने भक्तोंको अत्यन्त ही प्रिय हैं, दोनों श्रीआचार्य माने जाते हैं, दोनों ही भक्तिनिष्ठ हैं और दोनों ही कृष्णकथागान करनेमें अत्यन्त ही कुश्चल हैं—ऐसे महाप्रभु गौराङ्गदेव और महाप्रभु वल्लभाचार्य मुझ भक्तिविहीन मनुष्यके ऊपर प्रसन्न हों।

एक ओर चुपचाप बैठ गये । महाप्रभुने भी इनकी ख्याति पह्लेसे ही सुन रखी थी । जब उन्हें पता चला कि ये ही आचार्यशिरोमणि श्रीमद्विक्तम भृष्टे हैं। तब तो वे इनसे लिपट गये और प्रेमालिङ्गन करते हुए इनके पाण्डिस्य तथा प्रभावकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे ।

तब महाप्रभुने अपने पासमें ही बैठे हुए रूप और अनूप-इन दोनों भाइयोंका आचार्यसे परिचय कराया । इन दोनों भाइयोंका परिचय पाते ही आचार्य इन्हें आलिङ्गन करनेके लिये इनकी ओर बढ़े । आचार्यको अपनी ओर आते देखकर ये दोनों भाई अत्यन्त ही संकोचके साथ पीछे इटते हुए दीनताके साथ कहने लगे—-'भगवन् ! आप हमें स्पर्शन कीजिये, हम ब्राह्मण-कुलमें उत्पन्न होनेपर भी यवनोंके संसर्गसे यवन प्रायः बन गये हैं । हमारे सभी आचार-व्यवहार अवतक यवनोंके-से ही रहे हैं । आप आचार्य हैं, कुलीन ब्राह्मण हैं, पण्डित् हैं, लोकपूज्य हैं, इम आपके स्पर्श करनेयोग्य नहीं हैं'—इतना कहते-कहते ये दोनों भाई दूरसे ही लेटकर आचार्य-चरणोंमें प्रणाम करने लगे ।

आचार्य इनकी इतनी भारी शालीनता, नम्रता और दीनताकां देखकर आश्चर्यचिकत हो गये और उसी समय श्रीमद्भागवतके 'अहो बत श्वरचोडतो गरीयान' इस श्लोकको गायन करते हुए जल्दीसे उनकी ओर दोड़े और उनका प्रेमपूर्वक आलिङ्कन करते हुए उनके भक्ति-भावकी प्रशंसा करने लगे।

इसके अनन्तर आचार्यने महाप्रभुसे अपने घर पथारकर मिक्षा करनेकी प्रार्थना की। प्रभुने अपने सभी साधियोंके सिंहत आचार्यका निमन्त्रण स्वीकार किया और वे अपने सभी मक्तोंको साथ लेकर आचार्यके वासस्यान अरेलके लिये चले। यमुनाजीको पार करके अरेलके लिये जाना होता है, इसलिये श्रीमद्बल्लभाचार्यजीने उसी समय एक सुन्दर-सी नौका मँगायी और उसपर प्रभुके सभी भक्तोंके सिंहत प्रभुको बिठाकर

### महाप्रभु वल्लभाचार्य और महाप्रभु गौराङ्गदेव

आप एक ओर बैठ गये। श्रीयमुनाके मेघवर्णके स्थाम रंगवाले सुन्दर सिललको देखते ही भावावेदामें आकर नौकापर ही प्रभ् नृत्य करने लगे। नौका डगमग-डगमग करने लगी। सभी भक्त भयभीत हो उठे किन्तु महाप्रभु अपने भावको संवरण करनेमें समर्थ न हो सके, वे नृत्य करते-करते प्रेममें उन्मत्त होकर एकदम बीच यमुनाजीकी तीक्ष्ण धारामें कृद पड़े। नावमें चारों ओरसे हाहाकार मच गया। महाप्रभुका सुवर्णके समान कान्तियुक्त द्यारीर यमुनाजीके नीले रंगके जलमें उछलता और डूबता बड़ा ही भला माल्द्रम होने लगा। महाप्रभु यमुनाजीके प्रवाहमें बहने लगे। उसी समय मलाह जलमें कृद पड़े और प्रभुको जिस किसी भाँति पकड़कर नावपर चढ़ाया। सभी उस पार अरैल पहुँचे।

आचार्यके शिष्य, सेवक तथा ग्रामवासियोंने महाप्रभुका खूब ही स्वागत-सरकार किया । आचार्यने एक सद्ग्रहस्थकी भाँति बड़ी ही श्रद्धांके साथ महाप्रभुकी अभ्यर्थना की और उन्हें प्रेमपूर्वक भिक्षा करायी। प्रभुके भिक्षा कर लेनेपर महाप्रभुका उच्छिष्ट महाप्रसाद अन्य सभी साथी भक्तोंने पाया। सभीको भोजन करानेके अनन्तर आचार्य महाप्रभुके समीप पहुँचे और अतिथि-सेवा-महस्व जतानेके निमित्त वे प्रभुके पैर द्यानेके लिये उद्यत हुए। महाप्रभुने अपने पैरोंको सिकोइते हुए अत्यन्त ही लिजतभावसे कहा—'आचार्य! आप मुझे लिजत क्यों कर रहे हैं ?आप आचार्य हैं, पूज्य हंं, वयोवद्ध हैं, मेरे पिताके समान हैं, आप मेरे साथ यह क्या अनर्थ कर रहे हैं ?'

अत्यन्त ही सरलताके साथ आचार्यने कहा—'भगवन् ! आप संन्यासी होनेके कारण आश्रमगुरु हैं, फिर मेरे सौभाग्यसे आप अतिथि होकर मेरी कुटियामें पधारे हैं। ब्राह्मोंमें चाण्डाल अतिथिको भी नारायणः समझकर पूजा करनेका विधान है, फिर आप तो साक्षात् नारायणंक स्वरूप ही हैं। आपकी पादचर्यासे में कृतकृत्य हो जाऊँगा।' महाप्रभु कैसे ही बड़े सरल और संकोची स्वभावके थे, बड़ोंके सामने तो उनकी शीलता, लजा और सरलता अत्यन्त ही बढ़ जाती। अपनी स्वाभाविक नम्रतासे उन्होंने कहा—'आचार्यदेव! मैं आज आपके यहाँ भगवान्का प्रसाद पाकर अत्यन्त ही सन्तुष्ट हुआ। मरा परम सौभाग्य है जो यहाँ आकर आपके आतिथ्य महण करनेका सुअवसर मुझे प्राप्त हो सका। मुझे तो तीयाँका फल प्रत्यक्ष मिल गया। आप-जेंसे महापुरुपोंके दर्शन ही साधारण लोगोंको दुर्लभ हैं, फिर जिसे आपकी कृपाकी प्राप्ति हो गयी है, उसके सौभाग्यका तो कहना ही क्या है! इस प्रकार दोनों ही महापुरुष परस्पर एक दूसरेकी स्तुति कर रहे थे। अनन्तर महाप्रभुकी आज्ञासे आचार्य प्रसाद पाने चले गये। प्रसाद पाकर वे फिर प्रभुके पास आकर श्रीकृष्ण-कथा आदि करने लगे।

उसी समय तिरुहुतिनवासी रष्ठुपति उपाध्याय नामक एक मेथिल पण्डित प्रभुकी प्रशंसा सुनकर वहीं अरैलमें उनके दर्शनोंके लिये आये। वे एक अच्छे कि थे और साधु-महारमाओं के चरणों में अनुराग रखते थे। प्रभुके चरणों में प्रणाम करके वे एक ओर बैट गये। प्रभुने उनका परिचय पाकर उनसे कहा—(सुना है आप बड़े प्रसिद्ध कि हैं। असलमें वही काव्य काव्य कहा जा सकता है, जिसमें श्रीकृष्णकी लीला और गुणोंका वर्णन हो। आप कोई खरचित श्रीकृष्ण-सम्बन्धी रलोक सुनाहये।

दोनों हाथोंकी अञ्जलि बाँधे हुए अत्यन्त ही दीनताक साथ उन उपाध्याय किन कहा— 'प्रभो ! किनता में क्या जानूँ ? वैसे ही इधर-उधरके पद जोड़ लेता हूँ । श्रीकृष्णकी लीला तो अवर्णनीय है। उनके सभी गुण अचिन्त्य हैं। उनका मैं मायामोहमें फँसा हुआ अज्ञानी जीव वर्णन ही क्या कर सकता हूँ ? एक पद है। पता नहीं वह आपको पसंद आवेगा या नहीं।'

### महाप्रभु वल्लभाचार्य और महाप्रभु गौराङ्गदेव

प्रभुने जल्दीसे कहा—'आपके ऊपर श्रीकृष्णभगवान्की कृपा है। तभी तो इतनी भारी प्रतिभा होते हुए भी आप इतने विनम्न हैं। सुनाइयेः आप जो भी कुछ सुनावेंगे वही अमृतसुल्य होगा।'

प्रभुके कहनेपर महामिहम उपाध्याय किन अपने कोिकलक्जित कमनीय कण्ठसे श्रीकृष्णके पिता नन्दबाबाकी स्तुति-सम्बन्धी इस प्रेममय पद्यका बडे ही स्वरके सिहत गायन करने लगे—

> श्रुतिमपरे स्मृतिमितरे भारतमन्ये भजन्तु भवभीताः । अहमिह नन्दं वन्दे यस्यास्त्रन्दे परं ब्रह्म॥ ॥

इस श्लोकको सुनते ही प्रभु लेटेसे एकदम उठकर बैठे हो गये और उपाध्यायका जोरोंसे आलिङ्गन करते हुए कहने लगे 'बाह! बाह! घन्य है। अहा, नन्दजीके भाग्यकी सराहना कौन कर सकता है? कैसे कहा 'अहिमिह नन्दं बन्दे यस्थालिन्दे परं ब्रह्म ॥' सचमुच बड़ा ही सुन्दर श्लोक है। कृपा करके और भी कोई ऐसा ही सुनाइये।'

ं किवकी कही हुई किवताकी आप यथोचित प्रशंसाभर कर दीजिये। उसीसे उसे परमानन्दकी प्राप्ति हो जाती है। यथोचित प्रशंसा ही पशका सर्वोत्कृष्ट पुरस्कार है। उपाध्याय उसी स्वरसे गाने लगे---

> कम्प्रति कथिवतुमीशे सम्प्रति को वा प्रतीतिमायातु । गोपतितनयाकुञ्जे गोपवधूटीविटं ब्रह्म ॥ ।

अस्तागरसे अयभीत हुए बहुत-से पुरुष श्रुतिकी शरण लेते हैं, बहुत-से स्मृतियोंका आश्रय लेते और बहुत-से महाभारतके द्वारा हो उस अयसे बचना चाहते हैं। वे लोग ऐसा करते हैं तो करते रहें; किन्तु मैं तो उन महाभाग्यवान् श्रीनन्दवानके हां चरणोंमें प्रणाम करता हूँ, जिनकी दिवारी (बरामदे) में साक्षात सनातन पूर्ण बद्धा हो नृत्य करते है।

<sup>†</sup> किसके सामने जाकर कहें ? यदि किसीसे जाकर कहें भी तो इस समय कौन इमारी इस बातपर विश्वास करेगा कि तरणितनूजा-तटपर गोपाझनाओं के प्रति लम्पट हुआ वही साक्षात परमहा कीड़ा कर रहा है।

चै॰ च॰ ख॰ ४----------

#### ९८ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

पण्डितप्रवर श्रीरघुपति उपाध्यायके इन परम प्रेममय परोंको सुनकर प्रभु प्रसन्नता प्रकट करते हुए उनसे कुछ प्रश्न पूछने छगे। प्रभुने कहा—'कविवर महोदय! आपकी प्रखर प्रतिभाकी प्रशंसा करना बुद्धिके परेकी वात है। में आपसे यह पूछना चाहता हूँ कि आप सब रूपोंमें सर्वश्रेष्ठ रूप किसे समझते हैं ?'

उपाध्यायने कहा—'प्रभो ! साँवरेकी श्याम रंगकी सलोनी स्रतको ही में सर्वश्रेष्ठ समझता हूँ।'

प्रभुने फिर पूछा—'अच्छा, वासस्थानोंमें सर्वश्रेष्ठ वासस्थान किसे समझते हैं ?'

उपाध्यायने कहा—'मधुमयी मधुपुरीके माधुर्यके सम्मुख सभी पुरियाँ भीकी पड़ जाती हैं; अतः मधुपुरी ही सर्वश्रेष्ठ वासस्थान है।'

प्रभुने पूछा—'यह तो ठीक है, किन्तु भगवान्की बाल, पौगण्ड और किशोर—इन अवस्थाओं मेंसे किस अवस्थाको आप सर्वश्रेष्ठ समझते हैं ?'

उपाध्यायने गद्गद कण्ठसे कहा— प्रभो ! यह भी कोई पूछनेकी बात है; उस कारेकी कमनीय कौमारावस्था ही तो परमध्येय और सर्व-श्रेष्ठ है । उसीके ध्यानसे तो मन आनन्दसागरमें उन्मत्त होकर विहार कर सकता है।

प्रभुने अत्यन्त ही प्रसन्न होकर पूछा--- 'वस, एक बात और बताइये। रसोंमें सर्वश्रेष्ठ रस किसे समझसे हैं ?'

अत्यन्त ही दीनताके साथ उपाध्याय कहने लगे—प्रमो! यह कहनेकी बात नहीं है, यह तो अनुभवगम्य विषय है। भला, शंगारके सामने सर्वश्रेष्ठ और सर्वसम्मत दूसरा रस हो ही कौन-सा सकता है ? और रस तो नाममात्रके रस हैं। वास्तवमें रस जिसे कह सकते हैं, वह तो आदिरस शृंगाररस ही है। ' इन उत्तरोंको सुनकर प्रमु प्रेममें उन्मत्त होकर ऊपरको उछलने लगे और उछलते-उछलते उपाध्यायका आलिङ्गन ,करते हुए आप श्रीमाधवेन्द्रपुरी महाराजके इस स्लोकको पढ़ने लगे—

#### श्याममेव परं रूपं पुरी मधुपुरी बरा। वयः कैशोरकं ध्येयमाच एव परो रसः॥अ

इस प्रकार प्रभु और उपाध्यायके प्रश्ने तरों को सुनकर उपिस्यत सभी पुरुषों को बड़ी भारी प्रसन्नता हुई । सार्यकालका समय सिन्नकट आ पहुँचा। प्रभुने आचार्यमे लौटनेकी आज्ञा माँगी। इसपर प्रामवासी अन्य ब्राह्मण भी प्रभुके निमन्त्रणका आग्रह करने लगे। तब आचार्यने कहा—भाई, इन्हें यहाँ रखना में उचित नहीं समझता। ये प्रेममें विभोर होकर यमुनाजीमें कूद पड़ते हैं। यहाँसे यमुनाजीके सदा दर्शन होते रहते हैं, इसलिये में जहाँसे इन्हें लाया हूँ, वहीं पहुँचा अऊँगा, तब फिर जिसकी इच्छा हो, वह इन्हें ले आवे।

आचार्यकी बात सुनकर सभी चुप हो गये। आचार्यने अपने स्त्री, बच्चे तथा परिवारके सभी आदिमयोंके सिंहत प्रभुकी अभ्यर्चना की और उन्हें नावपर बिटाकर दशाश्वमेषघाटपर पहुँचा आये।



<sup>\*</sup> रूपोमें स्थाम रूप ही सर्वश्रेष्ठ रूप है, पुरियोमें मधुपुरी हो सर्वश्रेष्ठ पुरी है, ध्येयोमें श्रीकृष्णकी किशोरावस्था हो सर्वोत्तम ध्येय है और रहोमें श्रंगाररस ही सर्वोत्कष्ट रस है।

# रूपकी विदाई और प्रभुका काशी-आगमन

यः प्रागेव प्रियगुणगणैर्गाहबद्धोऽपि मुक्तो गेहाध्यासाद् रस इव परो मूर्तं एवाध्यमूर्तः । प्रेमालारें रहेतरपरिष्वङ्गरङ्गेः प्रयागे तं श्रीरूपं सममनुषमेनानुजग्राह देवः ॥%

(चैतन्यचन्द्रो० ना० ९।४२)

प्रयागमें अपने भाई अन्पक सहित श्रीरूप दस दिनोंतक प्रभुके चरणकमलोंके समीप रहे। ये विद्वान् थे, भावक थे, मेधावी थे, आस्तिक थे और थे प्रेमांवतार चैतन्यदेवके परम कृपापात्र । फिर भला, इनका कल्याण होनेमें सन्देह ही क्या था। ये तो पहलेसे ही कल्याणस्कर्प थे, एक बार जिनके ऊपर गुरुचरणोंकी कृपा हो चुकी हो, वह फिर इस नश्वर जगत्के क्षणिक और अनित्य भोगोंमें सुखानुभव कर ही कैसे सकता है ! हंस हो जानेपर फिर वह कौएके भोजनका स्पर्श क्यों करेगा ! गुरुक्पासे क्या नहीं हो सकता ! यदि सद्गुक्की एक बार भी कृपा हो जाय तो फिर चाहे वह पुरुप कितना भी बड़ा पापी वयों न हो उसका संसार-बन्धन बात-की-वातमें छिन्न-भिन्न हो जायगा और वह बन्धनमुक्त होकर

जो पहले ही प्रभुक्ते प्रिय गुणसमूहोंके द्वारा बँधकर भी घर-द्वार, कुटुम्ब-परिवारके बन्धनोंसे मुक्त हो चुके थे उन रूप और उनके अनुज अनूपके ऊपर स्वयं रसतुत्य अमूर्त होनेपर भी उन श्रीगौराङ्गने श्रेष्ठमूर्ति धारण करके प्रयागक्षेत्रमें प्रेमालाप और दृदतर आलिङ्गनोंद्वारा परम अनुग्रह किया।

गुरुकी परम कृपाका अधिकारी वन जायगा। सहुर ही ईश्वर हैं, ब्रह्मके साकार स्वरूपका ही नाम गुरु है। हाइ-मांसका पुतजा गुरु हो ही नहीं सकता। सर्वशिक्तमान्का पर अव्यक्त जीवको प्राप्त हो ही कैसे सकता है ? श्रीरूपकी दृष्टिमें चैतन्यरेव हाइ-मांसके शरीरधारी जीव नहीं थे । वे तो उनके लिये प्रेमके साकार स्वरूप थे, सविशेष ब्रह्म थे। उनहींने महाप्रभुको अवतारी सिद्ध करनेकी चेष्टा कहीं नहीं की है। अपने गुरुको श्रीकृष्णका विग्रह समझकर ही उन्होंने श्रीकृष्णकी लीलाओंका कथन किया है। उनकी दृष्टिमें श्रीकृष्णमें और श्रीचेतन्य अवतार या अवतारी हैं। लेग कुछ भी समझें, उनके लिये तो श्रीचेतन्य अवतार या अवतारी हैं। लेग कुछ भी समझें, उनके लिये तो श्रीचेतन्य ही श्रीकृष्ण हैं। वास्तवमें यह बात सत्य ही है। जहाँ भेदबुद्धि है वहीं इस बातका आग्रह किया जाता है कि ये ऐसे नहीं ऐसे हैं। श्रीरूपकी दृष्टिमें भेदमाव नहीं था तभी तो वे 'भक्तिरसामृतिसन्धु' के मंगलाचरणमें लिखते हैं—

हृदि यस्य प्रेरणया प्रवर्तितोऽहं वराकरूपोऽपि । तस्य हरेः पदकमलं वन्दे चैतन्यदेवस्य ॥॥॥ (भ०र०सिन्धु १।२)

इन दस दिनोंमें ही प्रयागमें रहकर मेथावी श्रीरूपने प्रभुसे भक्तिके अत्यन्त गृह रहस्यको समझ लिया और उसीका आपने अपने अनेकों ग्रन्योंमें वर्णन किया है।

जिन्होंने सामान्य कंगालरूप मुझ रूपके हृदयमें भक्तियन्य लिखनेकी
 प्रेरणा की उन्हीं ओहरिरूप श्रीचैतन्य-चरण-कमलोंकी में वन्द्रना करता हूँ।

## १०२ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

महाप्रभु इनके हृदयकी सची लगनको जानते थे, इसलिये इन्हें घैरायका उपदेश करते हुए कहने लगे— 'रूप ! देखो, यह संसार विषयभोगोंमें कैसा पागल बना हुआ है । पद, प्रतिश्रा, पैसा, पुत्र, परिवार तथा प्रेय पदार्थोंकी प्राप्तिकी चिन्तामें ही यह अमूल्य जीवन बरवाद हो जाता है। कामिनी, काझन और कोर्ति इन तोन रिस्स्योंने ही जीवको कसकर बाँघ रखा है। इनके कारण यह तिनक भी इधर-उधर हिल-डुल नहीं सकता। भगवान्तकी प्राप्तिका मार्ग इन तीनोंसे दूसरी ही ओर है। इन तीनोंका मनसे जब पुरुप त्याग कर देता है, तब तो वह उस मार्गकी ओर जानेका अधिकारी होता है। जिन्हें इन तीनोंमें सुखका अनुभव होता है, उन्हें भिक्त कहाँ ? प्रभु-प्रेम कैसा ? वे तो प्रभुके बारेमें वातें करनेके क्या—एक शब्द कहनेके भी अधिकारी नहीं हैं। जो स्वयं बँधा पड़ा है, उसका विना देखे मार्गका वर्णन करना केवल विनोद ही है। बिना चाखे कोई अमृतका स्वाद बता सकता है ? चाखनेपर भी लोग ठीक कहनेमें समर्थ नहीं होते, तब सुनकर कोई कह ही क्या सकता है ?

रूप ! तुम सोचो तो सही, जिस स्त्रीके पीछे संसार पागछ हो रहा है, वह वास्तवमें है क्या ! इन्हीं पञ्चभृतोंकी एक पुतली है। किसी सुन्दर-से-सुन्दर स्त्रीको एकान्तमें ऐसी हालतमें देखो जब उसे संग्रहणीका रोग हो गया हो और उसके पास सेवा करनेके लिये कोई भी मनुष्य न हो, तुम देखोगे, उसके सम्पूर्ण शरीरसे दुर्गन्य उठ रही होगी। वस्त्रोंको छूने-की तबीयत न चाहेगी। उसकी नासिकामेंसे गाढ़ा-गाढ़ा मल निकल रहा होगा। निरन्तर शौच जानेसे उसका गुलाबके समान मुख पिचककर पीला पड़ गया होगा। ऑखों मीतर धँस गयी होंगी। सन दीले और बुरे हो गये होंगे। ऑखोंके दोनों ओर मल भर रहा होगा। पेट सिकुड़-कर पीठमें लग गया होगा। मूत्र और पुरीयसे उसकी जॉर्षे सन गयी होंगी, जिनकी ओर देखनेसे ही फुरहुरी आ जाती होगी। नख पीले पह गये होंगे। मुखमेंसे बदबू उठ रही होगी। और वाणीमें गहरी वेदना और कहणा आ गयी होगी। आजसे चार दिन पहले उसका पित उसे सर्वस्व समझकर उसके आलिङ्गनमें महान्-से-महान् मुखका अनुभव करता होगा, वही ऐसी दशामें उसका आलिङ्गन करना तो दूर रहा, पास भी नहीं बैठ सकता। जो रूप इतना विकृत हो सकता है, जिसका सौन्दर्य पेटमें मरे हुए दुर्गन्धयुक्त मलके ही निकल जानेसे ही क्षणभरमें नष्ट हो सकता है, उसमें मुखकी खोज करना और उसीको जीवनका परम मुख समझकर उसकी प्राप्तिके लिथे पागल होना कैसी भारी मूर्खता है ! अरे, इस पञ्चभूतके बने हुए और नौ छिद्रोवाले मलमूनसे मरे हुए शरीरमें मुख कहाँ, शान्ति कहाँ, सौन्दर्य और आनन्द कहाँ ! वह तो उस ब्रह्मानन्दके आनन्दकी छायामात्र थी, जो विकृति होनेसे कुरूपता-को प्राप्त हो गयी। छायाको छोड़कर असली आनन्दको खोजो, मुन्हें शान्ति मिलेगी।

रूप ! यही हाल काञ्चनका है । पृथ्वीका नाम है वसुन्धरा । वसु कहते हैं रजोंको । इस पृथ्वीमें असंख्यों रज भरे पड़े हैं । इस पृथ्वीमें सात द्वीप हैं, सात समुद्र हैं । समुद्रोंमें असंख्यों रज पड़े हैं , परन्तु सतद्वीप-वाली पृथ्वीका आधिपत्य पाकर भी मनुष्यको शान्ति नहीं मिलती, वह तीनों लोकोंका स्वामित्व चाहता है, त्रिलोकेश होनेपर चौदह सुवनोंके आधिपत्य-की इच्छा रखता है । सम्पूर्ण ब्रह्माण्डका स्वामित्व लाभ करनेपर भी शान्ति नहीं, तब दस-वीस गाँव या हजार-पाँच सौ. गाँवोंका आधिपत्य या स्वामित्व लाभ करके जो अपनेको सुखी बनाना चाहता है वह कितना भारी मूर्ख है। तुम ध्यानपूर्वक देखो, सोनेमें और मिट्टीमें क्या भेद है, जैसे पृथ्वीमेंसे सफेद मिट्टी, पीली मिट्टी, हरी मिट्टी और काली मिट्टी स्थान-भेदसे निकलती है वैसे ही सोना-चाँदी भी पीली और सफेद मिट्टी ही है।

तुमने उसमें श्रेष्टपनाका भाव स्थापित कर रखा है तो वह श्रेष्ठ है। स्वयं ही तुमने उसे श्रेष्ठ बनाया है और फिर स्वयं ही उसकी प्राप्तिके लिये पागल बनकर प्रयास कर रहे हो। छायाका तुमसे अलग——भिन्न अस्तित्व नहीं। छाया तुम्हारे दारीरकी ही है, अब तुम भ्रमवदा उस छायाको पकड़ने दौड़ों, तो कितना भी प्रयास क्यों न करों, छाया तुम्हारे हाथ कभी भी न आवेगी। भला, पीछे दौड़नेसे कहीं छाया पकड़ी जा सकती है। छायाका अस्तित्व तो तुमने पृथक् मान लिया है, जब तुम छायाको अपनी ही समझकर छोड़कर भागो, तो फिर वह तुम्हारा पीछा करेगी। तुम्हें छोड़कर यह जा ही कहाँ सकती है। भेरी बातको समझे ?'

रूपने धीरेसे कहा—'हाँ, प्रमो ! कुछ-कुछ समझा । यही कि वास्तवमें सोनेमें न तो श्रेष्ठत्व है और न मिट्टीमें किनष्ठत्व । श्रेष्ठत्व किनष्ठत्व हमारे ही हृदयमें है । जिसे जब चाहें छोटा मान लें और जब मानना चाहें तब वड़ा मान लें।'

प्रभुने कहा—-(हॉ, टीक है। अच्छा, इसे यों समझो। जैसे तुम अवतक रुपयेको ही श्रेष्ट मानते थे। उसीकी प्राप्तिके लिये तुम हुसैन-शाहके दरवारमें रहते थे। हुसैन-शाह जातिका यवन था, तुम ब्राह्मण थे। वह स्वामिद्रोही कृतम था, तुम धर्मपूर्वक जीवन-निर्वाह करनेवाले थे। वह मूर्त्व था, तुम पण्डित थे। वह प्रमादी था, तुम जागरूक थे। वह अधर्मी था, तुम धर्मातमा थे। सभी बातोंमें वह पुमसे हीन था, तुम उससे श्रेष्ठ थे। किन्तु तुम उसके बरावर सम्पत्तिशाली नहीं थे। तवनक तुम धन-सम्पत्तिको ही सर्वश्रेष्ठ सुखका साधन समझते थे। इमीलिये अपनी कुलीनता, विद्वत्ता, धार्मिकता, जागरूकता आदि सभीको तुन्छ समझकर उस मूर्वके सामने सदा थर-थर काँपते हुए हरे-से. खहे रहते थे। अब जब तुम्हें पता चल गया कि धन-सम्पत्तिमें सचा

सुख नहीं है, तब जो धन-सम्पत्ति तुमने पसीनेकी जगह खून बहाकर पैदा की थी, उसे भक्तिमार्गमें प्रवेश करते ही मिट्टीकी तरह खुटाकर चल्ले आये। क्यों ठीक है न ?'

धीरेसे रूपजीने कहा—'हाँ प्रमो ! वे रुपये मुझे भार से माल्स पड़ते थे, एक दिनमें ही जैसे तैसे मैंने उन्हें छुटा-पुटाकर किसी तरह अपना पिण्ड छुड़ाया।'

प्रभुने उसी स्वरमें श्रीरूपजीके हाथको अपने हाथमें लेकर कहा-·अच्छा, तो अब तम ही सीचो रुपयेमें बडापन है? हसेनशाहसे तम डरते नहीं थे। इस बातसे डरते थे कि कहीं हमारी रुपयोंकी प्राप्तिमें विघ्न न हो जाय । अब जब तम्हें धन-सम्पत्तिकी तच्छताका बोध हो गया तो एक हसैनशाह क्या लाख हसैनशाह आ जायँ तो भी तुम उनसे नहीं डरोगे । क्योंकि जिस कारणसे डर होता था, वह कारण तो नष्ट हो गया। जिस प्रकार विषकी बेलको उखाड देनेपर फिर उसपर लगनेवाले दु:खदायी फलोंसे लोगोंके मरणका भय नहीं होता, उसी प्रकार हृदयमेंसे धन-सम्पत्तिकी श्रेष्ठता निकाल देनेपर फिर किसीके सामने दीन होना या गिडगिडाना नहां पडता। जवतक हम लोगोंको गुणों के कारण बड़ा न मानकर धन होने के कारण बड़ा आदमी मानते हैं और इसी कारण धनिकोंका आदर करते हैं। तबतक समझो कि धनको ही सुख-साधन समझनेकी आसुरी वृत्ति हमारे हृदयमें विद्यमान है। जिसकी दृष्टिमें धनका कोई विशेष महत्त्व नहीं, जो धनको भी प्रध्वीका एक विकार समझता है वह किसीके सामने क्यों गिडगिडाने लगा ! उसकी दृष्टिमें धनी-गरीब सभी समान हैं। धनको तृष्णा ही गरीब-अमीरका भेदभाव पैदा कर देती है। जब हृदयमें किसीसे कुछ लेनेकी इच्छा ही नहीं तब जैसा ही धनी वैसा ही गरीब।'

## 'मनिस च परितुष्टे कोऽर्थवान् को दरिदः'

यही दशा कीर्तिकी है। कीर्ति भी धनकी तरह अनित्य और दुच्छ ही है। वास्तवमें तो इसे धनका ही एक अङ्क समझना चाहिये। धन और कीर्ति प्रयक्ष करनेसे थोड़े ही मिलते हैं, ये तो पूर्वजनमें के कमें के अनुसार प्राप्त होते हैं। जड़भरतकी तरह असंख्यों ज्ञानी पागलों की तरह जीवन विताकर मुक्त हो गये होंगे, उनका नाम कोई नहीं जानता। जड़भरतके भाग्यमें ही अवधूतपनेका आदर्श उपस्थित करनेवाली कीर्ति बदा थी। बहुतने धनिक एकदम मूर्ख होते हैं, अच्छे-अच्छे विद्वान् धनके लिये प्रयक्ष करते रहते हैं, उन्हें उतना धन प्राप्त ही नहीं होता। तभी तो कहा है—

#### भाग्यं फलति सर्वत्र न विद्या न च पौरुषम्।

अर्थात् सर्वत्र भाग्य ही फलीभूत होता है। विद्या और पुरुषार्थसे ही सब कुछ नहीं हो जाता। जब धन तथा कीर्ति हमें भाग्यके ही अनुसार प्राप्त होगी, तब कीर्तिके लिये प्रयत्न करना मूर्खता है। कीर्तिकी इच्छा करके हम वासनाजन्य एक नये पापकी और सृष्टि करते हैं, इसलिये जो कीर्तिके लिये प्रयत्न करते हैं, वे मूर्ले हैं। भला जिन्होंने चौदह भुवनवाले अनेक ब्रह्माण्डोंका आधिपत्य किया, ऐसे असंख्यों ब्रह्मा उत्पन्न हुए और नष्ट हुए उनका कोई नाम भी नहीं जानता, तब यह क्षुद्र प्राणी अपनी कीर्तिको अमर बनानेके लिये बाग-बगीचा और कूप-मन्दिर बनाकर ही अपने नामको अक्षुण्ण रखना चाहता है, वह कितना भारी मूर्ख है। भाई कीर्ति तो पतिवता है, वह पुंश्वली स्त्री नहीं है। उसने तो एक ही पुरुष श्रीहरिको वरण कर लिया है, इसलिये तुम उसकी आशाको छोड़ दो। छोड़ दो, छोड़ दो। हाई कीर्ति नहीं मिल सकती, नहीं है, इसलिये

उन्होंकी कीर्तिका कथन करनेमें कल्याण है। यदि तुम्हें कीर्ति बढ़ानी ही है, तो श्रीहरिकी कीर्ति बढ़ाओ । तुम इस कीर्तिको धारण करो कि हम कीर्तिपतिके कीर्तिनया सेवक हैं । हाँ, हरिके कीर्तिनया होनेसे कीर्ति तुम्हें प्यार करने लगेगी, क्योंकि अपने पतिकी प्रशंसा सुनकर सभीको सुख होता है और प्रशंसा करनेवालेके प्रति स्वाभाविक ही अनुराग हो जाता है।

श्रीरूपने हाथ जोड़े हुए दीनमावसे कहा—'हाँ, प्रमो ! श्रीचरणोंके अनुम्रहसे में इतना तो समझा कि भक्तिमार्गकी ओर बढ़नेवाले साधकको कामिनी-काञ्चन और कीर्तिके स्वरूप पद, प्रतिष्ठा, पैसा, पुत्र, परिवार और यावत् प्रेय पदार्थ हैं, उनका परित्याग करके तब इस पथकी ओर अमसर होना चाहिये। अब मैं कुछ साधन-तस्व समझना चाहरा हूँ।'

प्रभुने कहा— 'रूप! जीवका खरूप शास्त्रों में ऐसा बेताया है कि बालके अग्रभागको लो, उसके सी उकड़े करो। उन सीमेंसे एकको लो, किर उसके सी उकड़े करो। उससे भी स्थ्रभ जीवका खरूप है। अर्थात् जीव अति स्थ्रभ है। जीव इस चराचर विश्वमें समानरूपसे व्याप्त है, एक तिल रखनेयोग्य भी ब्रह्माण्डमें जगह नहीं है, जहाँ जीव न हो। अब जीवके दो भेद हैं— एक जड़, दूसरा चेतन अथवा स्थावर, जङ्गम। पत्थर, लकड़ी आदि स्थावर हैं और हलचल या किया करनेवाले जङ्गम कहाते हैं। स्थावरसे जङ्गम श्रेष्ठ माने गये हैं। जङ्गमोंमें हाथी, घोड़ा आदि समझदार जानवर श्रेष्ठ हैं, उनमें भी मनुष्य श्रेष्ठ है, मनुष्योंमें ब्राह्मणं और ब्राह्मणोंमें भी विद्वान, विद्वानोंमें भी परिष्कृत बुद्धिवाला श्रेष्ठ है और उनमें भी सद्-आचरणोंको अपने जीवनमें परिणत करनेवाला कर्ता श्रेष्ठ है और उन कर्ताओंमेंसे भी वह श्रेष्ठ है जिसे ब्रह्मज्ञान हो गया हो। ब्रह्मज्ञानियोंमें भी जो मुक्त हो गया हो वह श्रेष्ठ है और पुक्तोंमें भी सर्वश्रेष्ठ श्रीकृष्णभक्त है। जिसके हृदयमें सची कृष्णभक्ति है उससे बदकर श्रेष्ठ कोई

हो ही नहीं सकता । श्रेष्ठपनेकी यही पराकाष्ठा है । जैसा कि श्रीमद्भाग-वतमें कहा है—

> मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः। सुदुर्लभः प्रशान्तास्मा कोटिष्वपि महामुने॥क्ष

> > (६1१४1५)

संसारमें प्रयन्न करनेपर चाहे सब कुछ प्राप्त हो सके, किन्तु श्रीकृष्णमक्तिका प्राप्त होना अत्यन्त ही दुर्लम है। वस, भक्तिप्राप्तिका एक ही उपाय है। सब जगह, सब अवस्थाओं और सब कालमें श्रीहरिके ही नामोंका संकीतंन करता रहे। श्रवण, कीर्तन ही प्रभुप्तेमप्राप्तिका मुख्य उपाय है और सब उपाय तथा आश्रयोंका परित्याग करके श्रीहरिकी ही द्यारण लेनी चाहिये। सब धमोंका परित्याग करके केवल उन्होंका चिन्तन-स्मरण करते रहना चाहिये। में तुम्हें भगवत्-कृषा और अहेतुकी भक्तिको एक मोटी-सी पहचान बताता हूँ, उसीसे तुम समझ जाओंगे कि भगवान्की भक्ति कैमे करनी चाहिये। जैसा कि श्रीमद्भागवतमें भगवान्क विल्टरेवने स्वयं बताया है—

मद्गुगश्रुतिमात्रेण मयि सर्वगुहाशये । मनोगतिरविच्छिन्ना यथा गङ्गामभसोऽम्बुधो ॥

( ३ । २९ । ११ )

प्राणिमात्रकी हृदयरूपी गुहामें रहनेवाले मुझ सर्वान्तर्वामी ईश्वरके भक्तवत्सरता आदि गुणांके श्रवणमात्रसे ही बिना किसी रोक टोकके जिस प्रकार गङ्गाजीका प्रवाह समुद्रकी ही ओर बहता रहता है उसी

<sup>\*</sup> राजा परीक्षित् शुकदेवजीसे प्रश्न करते हुए कह रहे हैं---

<sup>ं</sup>हे महामुने ! मुक्त हुए सिडोंमे भी नारायणका भक्त दुर्लभ है और उन करोड़ों भक्तोंमें भी शान्त हृदयका भक्त तो अत्यन्त ही दुर्लभ है।'

प्रकार उनके मनकी गित मेरी ही ओर बहती रहे, तो समझना चाहिये कि उसे ऐकान्तिकी या अहैतुकी भक्ति प्राप्त हो चुकी है। उसके प्राप्त होनेपर फिर श्रीकृष्ण दूर नहीं रहते। वे तो आकर भक्तसे लिपट जाते हैं। यही तो उनकी भक्तवत्सलता है।

आरम्भमें साधन-भक्ति होती है, साधन-भक्तिसे रतिभक्ति होती है और रितमिक्ति शद्धा भक्ति या प्रेमरूपा भक्ति होती है। रितमिक्ते पाँच भेद भक्ति-शास्त्रोंमें बताये गये हैं। उनके नाम (१) शान्तर्रात, (२) दास्यर्रात, (३) सख्यरितः (४) वात्सल्यरित और (५) मधुररित इस प्रकार हैं । शान्तरसके उपासकोंमें उदाहरणस्वरूप शकदेव और जनकजीके नाम लिये जा सकते हैं। दास्यरसके उपासक अनेक भक्त हैं। वजके ग्वाल-बाल तथा अर्जुनादि सख्यरतिके उदाहरण हैं । नन्दः यशोदाः देवकी और वसदेवादिको वात्सल्यरितके उपासक समझिये। मधररसकी उपासनामें वजकी गोपियाँ ही सर्वश्रेष्ठ समझी जाती हैं। वैसे रुक्सिणी आदि हजारों रानियाँ तथा लक्ष्मी आदि इसकी उदाहरणस्वरूपा हैं। शान्तरसमें अपनेको छोटा माननेको भावना है । दास्यमें अपनेको छोटा समझकर विविध प्रकारसे अपने सेव्यकी सेवा-चाकरी करनेकी इच्छा होती है। संख्यरतिका उपासक अपनेको छोटा भी मानता है। सेवा भी करता है। किन्त उपास्यके सम्मख निस्तङ्कोचभावसे वर्ताव करता है। वह शान्त और दास्त्रके उपासकोंकी भाँति डरता-सा नहीं रहता । वात्सल्यरूपसे उपासना करनेवाले मन-मनमें अपने प्रियको श्रेष्ठ ही समझते हैं । ऊपरसे व्यक्त नहीं करते । सेवा भी वे करते हैं और निस्सङ्कोच भी रहते हैं, किन्त उनमें इन तीनों उपासकोंकी अपेक्षा अपने सेव्यके प्रति एक स्वाभाविक ममता भी होती है, यही इस रसमें विशेषता है। कान्ता-भावमें ये पाँचों ही बातें हैं। सेव्यको मनसे बड़ा भी मानते हैं। सेवा करनेकी भी उत्कट इच्छा रहती है, उसके सामने किसी प्रकारका सङ्काच

## ११० श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

मी नहीं होता । प्रगाद ममता भी होती है और अपने द्यारी तथा द्यारीय की सम्पूर्ण किया और चेष्टाओं को प्यारेके ही लिये समर्पित कर दिया जाता है । इसलिये यह कान्ताभाव ही सर्वश्रेष्ठ है । इस उपासनाके उपासक करोड़ों में क्या असंख्यों में कोई एक होते हैं । द्यान्त, सख्य आदिके उपासक ही जब दुर्लभ हैं, तब कान्ताभावके उपासकों के लिये तो कहना ही क्या? 'यह मैंने तुमसे भक्तिका तत्त्व बहुत ही संक्षेपमें कहा है । तुम बुद्धिमान् हो, कविहृदयके हो, सरस हो, भगवत्-कृपाके अधिकारी हो, अत: इन मार्थोको विस्तारके साथ वर्णन करके भक्तोंके सम्मुख रखना । अब मैं कल वाराणसी जानेके लिये सोच रहा हूँ ।'

प्रभुके चरणोंमें प्रणाम करते हुए गद्गद कण्डसे श्रीरूपने कहा— 'प्रभो ! मैं कृतकृत्य हुआ, मुझे विश्वब्रह्माण्डके आधिपत्यसे भी जितनी प्रसन्नता न होती उतनी आज प्राप्त हुई है। अन मेरे लिये क्या आज्ञा होती है ? श्रीचरणोंके सन्निकट निवास करनेकी मेरी नड़ी उत्कट इच्छा है, जैसी आजा हो ?'

प्रभुने कहा — 'रूप ! तुम समर्थ हो। तुम्हें मेरी संगतिकी अब विशेष आवश्यकता नहीं । इस समय तुम सीधे श्रीइन्दावन जाओ और वहाँके सभी तीथोंकी यात्रा करके जहाँतक बम पड़े छस तीथोंके प्रकट करनेकी कोशिश करो । कालान्तरमें गौड़ होकर मुझसे पुरीमें आकर मेंट करना।' इतना कहकर दूसरे दिन प्रभु तो नावपर चढ़कर उस पारको चले गये और रूप, अनूप, माधुरिया ब्राह्मण तथा कृष्णदासको प्रभु वहींसे विदा कर गये।

महाप्रभुके चरणोंका चिन्तन करते हुए अपने भाईके सहित श्रीरूप मथुरा पहुँचे, वहाँ उन्हें गौड़के भृतपूर्व महाराजा सुबुद्धिराप मिल गये। उनके सम्बन्धमें हम पुस्तकके आदिमें ही बता चुके हैं कि वे लकड़ी बेच-

बेचकर एक पैसेके चनोंमें निर्वाह करते, शेष पैसोंसे बंगाली साधुओंकी सेवा करते । बंगालमें स्नानसे पूर्व तेल लगानेकी प्रथा है। तेलके विना वहाँ स्नान ही ठीक नहीं समझा जाता। सब्दिराय उन पैसोंसे तेल खरीदकर साधओंको देते तथा उन्हें दही-चिउरा भी खिलाते। सहसा विश्रान्तघाटपर उनकी श्रीरूप और अनुप इन दोनों भाइयोंसे मेंट हो गयी। सबुद्धिरायने इन दोनों भाइयोंका, जैसा वे कर सकते थे, स्वागत-सत्कार किया और फिर इनके साथ वे ब्रजके बारह वन तथा उपवनोंमें भी पैदल-पैदल यात्रा करनेके लिये गये । विधिका विधान तो देखिये, कलतक जो एक महाराजा थे और एक महामन्त्री वे दोनों ही आज भिखारीके वेषमें घर-घरसे टकडे माँगते हए साध्वेषमें फिर रहे हैं। जिनके आश्रयसे हजारों पण्डित और विद्वानोंका निर्वाह होता था, वे ही आज एक टकडा रोटीके लिये एक कंज्स गृहस्थीके द्वारपर खडे-खडे प्रतीक्षा करते हैं कि सम्भव है अब कोई घरसे निकल-कर दकड़ा डाले । विधाता ! सचमच भाग्यका खेल बड़ा ही विलक्षण है। इसी विधिकी विडम्बनाको दर्लक्ष्य करके किसी कविने कैसा सन्दर मार्मिक वचन कहा है-

> जातः स्र्यंकुले पिता दशरथः क्षोणीभुजामप्रणीः सीता सरयपरायणा प्रणयिनी यस्यानुजो लक्ष्मणः। दोदंण्डेन समो न चास्ति भुवने प्रत्यक्षविष्णुः स्वयं रामो येन विडम्बितोऽपि विधिना चान्ये जने का कथा॥

'खर्वश्रेष्ठ सूर्येकुलमें जिनका जन्म हुआ, महाराजाओं के भी पूजनीय चक्रवर्ती दशरथजी जिनके पिता थे, सत्यमें निष्ठा रखनेवाली त्रैलोक्यमें अद्वितीय रूपलावण्ययुक्त पतिपरायणा सीताजी जिनकी पत्नी थीं, युद्धमें यमराजके समान साहस करनेवाले शूर्वीर और परमपराक्रमी लक्ष्मणजी जिनके छोटे भाई थे, जिनके समान त्रिलोकीमें कोई धनुधारी शूर नहीं था ऐसे रामचन्द्रजी स्वयं साक्षात् विष्णुके ही अवतार थे। उन श्रीरामचन्द्रजीकी भी जिस विधिने बञ्चना की, जिन्हें भी चौदह वर्ष विपत्तियोंको झेलते हुए कुश-कण्टकाकीण बनोंमें फिरना पड़ा, तो फिर अन्य लोगोंकी तो बात ही क्या है ?' हे देव! तुम्हारे चरणोंमें हमारा नमस्कार है। वस्तुतः भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके सम्बन्धमें यह कथन कविविनोद ही है।

इधर महाप्रमु अपने भक्तांसे विदा होकर गङ्गाजीके किनारे-किनारे श्रीवाराणसीक्षेत्रमें पहुँचे । नगरके बाहर ही उन्हें चन्द्रशेखरजी मिल गये । प्रभुको देखते ही उन्होंने भूमिपर छोटकर प्रभुको प्रणाम किया । महाप्रभुने उनका आछिङ्गन करते हुए प्रेम रूर्वक पूछा—'जन्द्रशेखर ! सुम यहाँ कहाँ ? तुम्हें कैसे पता चला कि मैं आज आऊँगा ?'

चन्द्रशेखरजीने कहा— 'प्रमो ! कल रात्रिमें मैंने खन्न देखा था कि आप आज काशीजीमें आ गये हैं । इसीलिये खोजमें आया था । यहाँ आते ही सहसा श्रीचरणेंकि दर्शन हो गये । अब मेरी कुटियाको अपनी चरण-रजसे कृतार्थ कीजिये ।'

वैय चन्द्रशेखरके आग्रहसे प्रभु उनके घर गये। समाचार पाते ही तपन मिश्र, उनके पुत्र रवनाय, वह मरहठा ब्राह्मण तथा और भी बहुत-से भक्त प्रभुके दर्शनोंके , लिये आ गये। तपन मिश्रने दोनों हाथोंकी अञ्जलि बॉघकर प्रभुसे प्रार्थना की कि 'प्रभु जनतक काशीमें निवास करें तनतक मेरे ही घर मिक्षा करें।' प्रभुने मिश्रजीकी बिनती स्वीकार कर ली और आप चन्द्रशेखर वैयके घरपर ही रहने लगे। रहते यहाँ ये और मिक्षा करने तपन मिश्रके यहाँ चले जाते थे। इस प्रकार महाप्रभु लगभग दो मासतक काशीजीमें उहरे। यहां श्रीरूपके भाई सनातनजी प्रभुसे आकर मिले, जिनका वृत्तान्त अगले अध्यायमें पाठकोंको मिलेगा।

# श्रीसनातनकी कारागृहसे मुक्ति और काशीमें

# प्रभु-दर्शन

छिद्रान्वेषणतत्परः प्रियसिख प्रायेण होकोऽपुना रात्रिश्चापि घनान्यकारबहुका गन्तुं न ते युज्यते । मा मैर्व सिख ! वहानः प्रियतमस्तस्योत्सुका दर्शने युक्तायुक्तविचारणा यदि भवेत् खेहाय दत्तं जछम् ॥%

(सु०र० भां० ३७३।३३)

शीरूप तो प्रभुकी आज्ञा शिरोधार्य करके प्रयागसे वृन्दावनको चल्ले गये । अव उनके छोटे भाई श्रीसनातनका समाचार सुनिये । वास्तवमें सनातनजी श्रीरूपसे अवस्थामें बड़े थे, किन्तु उनसे पहले ही श्रीरूपको

# पितिक समीप गमन करनेवाली सखीसे दूसरी सखी कह रही है—
प्यारी सखी! देख, संसारी लोग वह ही छिद्रान्वेषण करनेवाले होते हैं, वे सदा
दूसरोंकी बुराइयोंको ही खोजा करते हैं और फिर दूसरे आज वहां अल्थकारपूर्ण
रात्रि है, ऐसे समयमें बहुत दूरपर खित अपने प्यारेक पास तेरा जाना ठीक
नहीं है।' इसे सुनते ही चौंककर जल्दीसे उसके मुखपर हाथ रखते हुए सखी
कहने लगी—बहिन! ऐसी बात फिर कभी मुखसे मत निकालना। जो मेरे
जीवनसर्वस्य हैं, हरयबहाभ हैं, मैं उनके दर्शनके लिये उत्कण्ठित हूँ, इसमें यदि
जित-अनुचितका विचार हो तब तो समझ को कि स्तेहको तिलालकि दे दी
गयी अर्थात् स्तेहमें अचित-अनुचितका विचार ही नहीं होता।' किसी तरह
प्यारेसे गेंट हो यही चहेदय रहता है।

नै० च० ख॰ ४--८--

प्रभुके समीप रहकर भक्तिमार्गका उपदेश प्राप्त हुआ था। भक्तिमार्गमें अवस्थासे बड़प्पन न होकर गुरुकृपासे ही बड़ेपनका विचार किया जाता है। महाप्रभुकी कृपाके पात्र प्रथम श्रीरूप ही हुए थे, अतः सनातनजी इन्हें अपनेसे श्रेष्ठ और गुरु समझते थे। सब वैष्णवों में मी ऐसी ही मानता थी। इसील्यि वैष्णवसमाज में श्रीसनातन-रूप न कहे जाकर श्रीरूप-सनातन ही कहे जाते हैं। अवस्था में छोटे होनेपर भी प्रथम गुरु-कृपा होनेक कारण श्रीरूपका ही नाम पहले लिया जाता है।

कारावासकी काली कोठरीमें पड़े हुए श्रीसनातनजी श्रीचैतन्यकी मनमंहिनी मुर्तिका ही सदा ध्यान करते रहते । उन्हें अन्न-जल कुछ भी नहीं भाता था। नेत्रोंमें नींदका नामतक नहीं। दिन-रात्रि गौराचाँद-गौराचाँद रहते-रहते ही इनके आठों प्रहर बीतते। रात्रि बीत जाती। दिन आ जाता । दिन दलकर शाम हो जाती, फिर अन्धकार छा जाता, किन्त इन्हें इसका कुछ भी ध्यान नहीं । ये तो चैतन्य-चिन्तनमें सभी कामोंको भूले हुए थे। इनका मनमधुप सदा अरुण रंगवाले श्रीचैतन्य-पदारविन्दोंमें ही गुझार करता रहता। शरीर कारावासकी कालकोठरीमें पड़ा हुआ धांकनीकी तरह साँस लेता रहता। जब इन्हें बाह्यज्ञान होता। तभी इनका दिल धडकने लगता। इस बातके स्मरणसे कि मेरा शरीर श्री-चैतन्य-चरणोंसे पृथक होकर कारावासमें पड़ा हुआ है, ये इन विचारोंके आते ही मर्छित हो जाते और लंबी लंबी साँसें छोड़ने लगते। इसीबीच ग्रप्त रीतिसे इन्हें अपने बड़े भाईका पत्र मिला । पत्रको पढकर इनकी विकलता और भी बढ गयी । ये चैतन्य-चरणोंके मंगलमय तळओं मं अपने मस्तकको रगडनेके छिये व्यप्र हो उठे। मोदीके यहाँ दस हजार रुपयोंका समाचार पाते ही इन्होंने सोचा-इन चाँदीके ठीकरोंके द्वारा ही मेरी कारावाससे मुक्ति हो जाय और मैं चैतन्य-चरणोंके दर्शन

श्रीसनातनकी कारागृहसे मुक्ति और काशीमें प्रभु-दर्शन ११५

पा सकुँ तो यह जीवन सार्थक हो जाय ।' प्रेमके आवेशमें वे इस बातको विक्कुछ ही भूछ गये कि रिश्वत देकर चोरी-चोरी जेळसे निकलना पाप है । यह नियमके विरुद्ध है, किन्तु वहाँ वेचारे नियमकी गित ही नहीं है, प्रेममें नियम कैसा ? प्रेम तो नियमके झंझटोंसे परे है । उन्होंने उसी समय कारावासके प्रधान कर्मचारीसे कहा—'भाई ! तुम मुझे जानते हो, मैं कौन हूँ ?'

जेल्टरने कहा—'श्रीमन् ! मैं आपको खूब जानता हूँ, आप राज्य-के प्रधान मन्त्री हैं।'

श्रीसनातनने कहा-- 'तुम्हें यह भी पता है कि मैं क्यों जेलमें हूँ ?'

नम्रताके साथ जेलरने कहा—'श्रीमन्! इस बातको सभी लोग जानते हैं कि आपने कोई अपराध नहीं किया है, आप अपनी नौकरी-को छोड़ना चाहते थे, इसीपर बादशाहने आपको कैद कर लिया।'

श्रीसनातनजीने स्नेहसे कहा--- 'तुम बता सकते हो, मैं नौकरी क्यों छोड़ना चाहता था ?'

जेळरने कहा— श्रीमन् ! मैंने पण्डितों और समझदार आदिमयों-के मुखसे ऐसा सुना है कि आप भजन करना चाहते हैं।

भजन करना अच्छा काम है या बुरा, तुम्हारा हस बारेमें क्या विचार है ?' सनातनजीने पूछा।

इसपर बड़ी ही सरलताके साथ जेलरने कहा — 'श्रीमन्! में इस बारेमें क्या बताऊँ ? हम तो घर-ग्रहस्थिकि झंझटोंके कारण पैसेके ऐसे गुलाम बन गये हैं कि जिसने हमें पैदा किया है, उसे एकदम भूल गये हैं। हम इस बारेमें कह ही क्या सकते हैं ? आप भाग्यवान् हैं जो आप सब कुछ छोड़-छाड़कर ईश्वरका भजन करना चाहते हैं। इससे बढ़कर दूसरा कोई काम और हो ही क्या सकता है ?'

अच्छा, तुम यह बताओ, जो छोग भजन करना चाहते हैं। उनकी मदद करना पाप है या पुण्य ?' सनातनजीने धीरेसे पूछा।

जेळरने कहा---ऐसे आदिमियोंकी जितनी भी जिससे बन सके। मदद करनी चाहिये। इससे बढ़कर पुण्यका काम दूसरा है ही नहीं।

'तव तुम मुझे इस जेलखानेसे निकालनेमें सहायता दो।' सनातनजीने चारों ओर देखकर जेलरके कानमें कहा।

कुछ डरता हुआ और चारों ओर देखता हुआ किंगत स्वरमें धीरे-धीरे जैलर कहने लगा— श्रीमन् ! यह मेरी शक्तिके वाहरकी बात है । बादशाह इस बातके सुनते ही मुझे जिन्दा ही गड़याकर करल करा देगा ।' सनातनजीने धीरेसे कहा— 'भाई! मैंने मन्त्रीपनेमें तुम्हारे साथ बड़े बड़े उपकार किये हैं। तुम इतना भी नहीं कर सकते ? मेरे दस हजार रुपये अमुक मोदीके यहाँ रक्खे हैं। आज ही पत्र लिखकर में उन्हें मँगाकर तुम्हें दे दूँगा। तुम बाल-बचेदार आदमी हो। उनसे तुम्हारां काम चलेगा।'

द्र हजार रुपयोंका नाम मुनते ही पैसोंको ही सर्वस्व समझनेवाला वह तीस रुपये महीनेका जेलर कर्तव्यिवमूद हो गया। उसने दस हजार रुपये अपने जीवनमें कभी देखे भी नहीं थे। आज थोड़ा सा साहस करनेमें ही इकडे दस हजार रुपये मिल जायँगे, इसीको सोचकर और हर्पके भावों-को दवाते हुए विवशताके स्वरमें कहने लगा—'श्रीमन्! रुपयोंकी क्या बात है, मैं तो पहले भी आपका गुलाम था अब भी गुलाम हूँ, मगर बादशाह पूळेंगे, तो मैं क्या जवाब दूँगा?'

सनातनजी समझ गये कि मेरा मन्त्र काम कर गया। उन्होंने हदताके स्वरमें कहा---'हम कोई चोर-डाकुओंकी तरह तो बन्दी हैं ही

# श्रीसनातनकी कारागृहसे मुक्ति और काशीमें प्रभु दर्शन ११७

नहीं । राजा भी जानता है कि हमारे साथ राजवन्दीका सा व्यवहार होता है । कह देना — वे गङ्गास्नान करने गये थे, वहीं गङ्गाजीमें बह गये । किर बहुत हुँद्वानेपर भी उनका पता नहीं चला । मैं आज ही गौड़देशको छोड़ दूँगा और फिर इधर आऊँगा ही नहीं, तब बादशाहको कैसे पता चल जायगा ।' यह उक्ति जेलरके मनमें बैठ गयी । बैठ क्या गयी दस हजार रुपयों के लेमसे घवड़ायी हुई बुद्धिके बहलावका उसे एक अकाट्य बहाना मिल गया । वह सनातनजीकी बातसे सहमत हो गया और मोदीके यहाँसे रुपये मँगा लिये गये । छिपकर मागनेका सभी प्रवन्ध ठीक कर दिया गया ।

अन्धकारसे परिपूर्ण घोर रात्रि थी, सभी छोग सो रहे थे। जेलके पहरेदार कभी-कभी भर्राई हुई आवाजसे बीच-बीचमें 'ताला जंगला लालटैन सब ठीक है सा.....हब' कह-कहकर बेमनसे चिल्ला देते थे और फिर दीवालके सहारे लढ़क जाते। सभीपर निद्रादेवीका प्रभाव व्याप्त था, किन्त दो ही जाग रहे थे, एक तो प्रभ-दर्शनोंके लालची श्रीसनातन और दूसरे दस हजार रुपयोंकी गर्मीसे फूले हुए गौड़देशके जेल-दरोगा। एकको प्रभुकी चिन्ता थी, दुसरेको पैसेका हुई था । अत्यन्त चिन्तामें और अत्यन्त हर्पमें नींद नहीं आती। धीरेसे सनातनजीकी कोठरीके किवाड खुळे। एक विश्वासी पहरेदारके साथ जेलरने उनकी कोठरीमें प्रवेश किया। दबी हुई आवाजसे उसने कहा-प्सन प्रवन्ध ठीक हो गया है श्रीमन ! अव आपके चलनेकी ही देर है। ' जेलरकी बात सनकर धीरेसे सनातनजीने कहा- भौं भी विल्कुल तैयार हूँ। यह कहकर पासमें पड़े हुए अपने एक ईशान नामक विश्वासी सेवकको उन्होंने जगाया । आँखें मलता हुआ ईशान जल्दीसे उठ पड़ा और उनके संकेतसे अपनी गुदड़ीको उठाकर उनके पीछे-पीछे चलने लगा। फाँसीघरके छोटे दरवाजेसे होकर सभी लोग गङ्गातटपर आये। वहाँ पहलेसे ही नाव तैयार खड़ी थी, सब

लोग चुपचाप उसमें बैठ गये। नाव चल पड़ी, सनातनजीने अन्तिम बार गौड़की राजधानीको प्रणाम किया और थोड़ी ही देरमें वे गङ्गाजीके उस पार पहुँच गये।

पार पहुँचकर सनातनजीने जेल-दरोगाकी ओर कृतशताकी इष्टिसे एक बार देखा । डरते-डरते जेलरने उन्हें प्रणाम किया । नावमें बैठकर जेलर लौट गया और सनातनजी राजपथको छोडकर वक्षलताओंसे धिरे हए झाइ-खण्डके रास्तेसे आगे बढने लगे। वे गौरदर्शनोंके लिये इतने उत्सक हो रहे थे कि पैरमें गडनेवाले कहा-कण्टक तथा कंकड-पत्थरोंका उन्हें ध्यान ही नहीं था। वे गौर-गौर कहकर रुद्रन करते हुए रात्रिके घोर अन्धकारमें पश्चिमकी ओर बढ रहे थे। इसी प्रकार जंगल और वर्नोमें होते हुए वे पातड़ा नामक पहाड़के समीप पहुँचे । स्वामि-भक्त ईशान नामक सेवक उनकी ऐसी विपत्तिकी अवस्थामें भी बराबर उनके साथ चल रहा था। पातड़ा पहाड़के समीप एक डाकुओंका सरदार रहता था। उसके पास एक ज्योतियी था। वह ज्योतिषी गणित करके बता देता था कि अमुक पथिकके पास कितना द्रव्य है, वह डाक अपने साथियोंके सहित पथिकोंसे धन खट लेता और उन्हें मार डालता था । स्वामि-भक्त ईशानने भी मार्गव्ययके निमित्त आठ महरें अपने वस्त्रोंमें छिपा रखी थीं । ज्योतिषीने उस डाकुओंके दलपतिको बता दिया कि इस आदमीके नौकरके पास आठ मुहरें हैं। महरोंका नाम सनते ही सरदारने इनकी खूब आवमगत की और इनके भोजन आदिका बहुत ही अच्छा प्रबन्ध कर दिया। आज दो दिनोंके पश्चात् भोजन पाकर श्रीसनातन स्खपूर्वक लेटे । उन्होंने सरदारसे कहा-- 'कृपा करके हमें पहाडके परली पार पहुँचा दीजिये।' सरदारने उल्लासके सहित कहा-(हाँ, हाँ, अवश्य, जैसा आप कहेंगे वैसा ही प्रवन्ध कर दिया जायगा। बुद्धिमान् राजमन्त्री सनातनजीने सोचा-- 'डाक् होकर यह हमारा इतना

# श्रीसनातनकी कारागृहसे मुक्ति और काशीमें प्रभु-दर्शन ११९

अधिक सम्मान क्यों कर रहा है, यह इतना विनम्न क्यों बना है। अवश्य ही इसके अंदर कोई गुप्त रहस्य है। सोचते-सोचते उनकी हिष्ट ईशानपर गयी, उन्होंने पूछा—'क्यों रे! तेरे पास कुछ द्रव्य तो नहीं है, ठीक ठीक बता दे तेंने कुछ छिया तो नहीं रखा है ?

गिड़गिड़ाकर नौकरने कहा—'श्रीमन्! मेरे पास सात मुहरें हैं।'
उसे डॉटते हुए सनातनजीने कहा—'धत्तेरे बदमाशकी; तेरा
लोभ अब भी बना रहा। अभी जाकर इन सबको डाकुऑंके सरदारको
दे आ।'

अपने स्वामीकी आज्ञासे ईशान सरदारके पास गया और सात मुहर रखकर कहने लगा—भेरे स्वामीने ये मुहरें आपके पास भेजी हैं।

हँसकर उसने उत्तर दिया— (एक तो फिर भी छिपा ही ली, मुझे पहले ही पता चल गया था। अस्तु, मैं तुम्हारे स्वामीकी सचाईसे बहुत प्रसन्न हूँ, ये मुहरें उन्हींको दे देना। हतनेमें ही सनातनजी भी वहाँ आ उपस्थित हुए। सरदारको मुहरोंको लै लैं। मुझे तो कहीं-न-कहीं अग्रह्प्वंक कहा— (आप इन मुहरोंको ले लें। मुझे तो कहीं-न-कहीं फेंकनी ही होंगी। मैं तो राजमन्त्री-पदको छोड़कर जेलसे भागकर आया हूँ, कृपा करके मुझे उस पार पहुँचा दीजिये। '

सरदारने चार आदमी इनके साथ कर दिये और ये पहाइके उस पार हो गये। आगे चलते-चलते सनातनजीने ईशानसे पूछा— 'ईशान ! माल्रम पड़ता हैं, अभी तेरे पास कुछ और द्रव्य है ?' ईशानने लजितमावसे कहा—'श्रीमन्! मेरे पास एक मुहर

और है।'

तव श्रीसनातनजीने कहा—'भैया! मुझे अव तुम्हारी आवश्यकता नहीं। मेरा तुम्हारा अव साथ ही कैसा ! तुम अपने घर लौट जाओ। रोते-रोते ईशानने अपने स्वामीके पैर पकड़ लिये और उनके बहुत कहने-पर वह लौट गया। सनातनजी उसी प्रकार झाइ-झंकाड़ोंमें होते हुए हाजीपुर पहुँचे।

हाजीपुरमें इनके बहनोई श्रीकान्तजी किसी राजकाजसे ठहरे हुए थे, उनसे अकस्मात् इनकी भेंट हो गयी। श्रीकान्त इन्हें दरवेशके वेशमें देखकर बड़े ही विस्मित हुए और कुछ काल वहाँ ठहरनेका आग्रह किया, किन्तु इन्होंने वहाँ रहना स्वीकार नहीं किया। तब श्रीकान्त इनसे मार्गव्यय ले जानेके लिये बहुत आग्रह करने लगे, किन्तु इन्होंने कुछ भी साथ लेना स्वीकार नहीं किया; बहुत कहनेपर एक भूटानी कम्बल इन्होंने ले लिया।

इनका वेष मुसलमान फकीरोंका-सा था । भिक्षा माँगते हुए और गौर-नामका जप करते हुए ये श्रीकाशीजीमें पहुँचे । वहाँ इन्हें पता चला कि महाप्रभु चन्द्रशेखरके घरपर ठहरे हुए हैं । इस समाचारको सुनते ही ये परम उल्लासके सहित चन्द्रशेखरजीके घरके पास पहुँचे और बाहर बैठकर प्रभु-दर्शनोंकी प्रतीक्षा करने लगे ।

प्रेममें भी कितना अधिक आकर्षण होता है, परके भीतर बैठे हुए महा-प्रभुने सनातनजीका आगमन जान लिया और पासमें बैठे हुए चन्द्र-शेखरसे उन्होंने कहा—'चन्द्रशेखर! बाहर एक वैष्णव साधु बैठे हैं, उन्हें बुला लाओ।'

वाहर जाकर चन्द्रशेखरने देखा कि यहाँ तो कोई वैष्णव साधु है नहीं । भीतर लैटिकर उन्होंने प्रभुसे कहा—'प्रभो ! वहाँ तो कोई वैष्णव साधु है नहीं।'

प्रभुने हँसकर कहा—'हाँ है, जरूर है, तुम अच्छी तरहसे खोजो।' चन्द्रशेखर फिर गये, किन्तु वहाँ एक मुसलमान दरवेशके सिवा कोई वैष्णव साधु उनके देखनेमें नहीं आया।

# श्रीसनातनकी कारागृहसे मुक्ति और काशीमें प्रभु-दर्शन १२१

उन्होंने आकर हैरानीके साथ कहा—'प्रभो ! एक मुसलमान दरवेश तो द्वारपर वैटा है । उसके अतिरिक्त कोई वैष्णव साधु तो मुझे फिर भी नहीं दीखा ।'

प्रभुने मुसकराकर कहा--- 'जिसे तुम मुसलमान दरवेश समझते हो वही परम भागवत वैष्णव है, उसीको मेरे पास लाओ।'

प्रभुकी आज्ञासे चन्द्रशेखर श्रीसनातनजीको साथ लेकर मीतर आये। सनातनने दूरसे ही भूमिमें लेटकर प्रभुके चरणोंमें प्रणाम किया। प्रभु जल्दीसे उठकर उन्हें आलिङ्गन करनेके लिये दौड़े। प्रभुको देखते ही वे सर्पको देखकर डरते हुएकी भाँति पीछे हटते हुए दीनताके साथ प्रभुसे कहने लगे— प्रमो! मुझको स्पर्शन कीजिये। नाथ! मैं आपके स्पर्शके योग्य नहीं हूँ।

भक्तवत्सल गौराङ्ग कब सुननेवाले थे। वे जोरोंसे सनातनजीको आलिङ्गन करते हुए कहने लगे—'आज मैं पावन वन गया, जो सनातनजीको देहसे स्पर्श हो गया। सनातनजीके अंगस्पर्शसे पापियोंको भी श्रीकृष्णप्रेमकी प्राप्ति हो सकती है।'

सनातनजी प्रभुके कृपाभारसे दब-से गये। प्रभुने उन्हें अपने पास ही आसन दिया और उनके कारावासका सब वृत्तान्त पृछा, सब वृत्तान्त सुनकर प्रभुने कहा—'तुम्हारे दोनों भाई मुझे प्रयागमें मिले थे, वे वृन्दावन गये हैं। तुम कुछ काल यहीं मेरे पास रहो।' प्रभुकी आज्ञा पाकर सनातन चुपचाप नीचेको सिर किये हुए बैठे रहे। प्रभु उनके ही सम्बन्धमें सोचते रहे।



# श्रीसनातनका अद्भुत वैराग्य

शरीरं व्रणवद् बोध्यमन्नं च व्रणलेपनम्। व्रणशोधनवत् स्नानं वस्त्रं च व्रणपट्टवत्॥अ

महाप्रभुकां सम्पूर्ण जीवन त्यागमय था, त्याग उन्हें सबसे अधिक त्रिय था, संसारी भोगोंका जब भी त्याग किया जाय, जितना भी त्याग किया जाय उतना ही अच्छा है, किन्तु त्याग वैराग्यके विना टिकता नहीं, इसीलिये वे मरकटवैराग्यके विरुद्ध थे। अपने शरणापत्र भक्तोंको वे खूब टोक-बजाकर देख लेते थे कि इनके जीवनमें वैराग्य

\* शानीलोग इस शरीरको फोइकी तरह समझते हैं, जिस प्रकार फोइमें पुळिटिस बाँधते हैं, उसी प्रकार वे अन्नके उन्नड़े खाकर निर्वाह करते हैं, कोड़ा और अधिक न सड़ जाय, इसिलेये उसे रोज घोते हैं, इसी प्रकार वे खान कर लेते हैं, जिस प्रकार कपड़ेसे फोइको बाँधे रहते हैं उसी प्रकार वे बखाँको पहनते हैं, त्रधांत उनका भोजन, खान और वन्न इस शरीरको सजाने, पुष्ट करने या सुखो रखनेके लिये नहीं होता। वे इसे सुरक्षित रखनेको ही इन कियाओंको करते हैं।

है, िक नहीं । यदि वैराग्य देखते तय तो उसे महान् वैराग्यका उपदेश करते और जब उन्हें वैराग्यकी कमी प्रतीत होती तो उसे श्रीकृष्ण-प्रतियर्थ घरमें ही रहकर निष्कामभावसे संसारी कमोंको करते रहनेकी ही शिक्षा देते । वे जानते थे िक ज्ञानी पुरुष भी अपनी प्रकृतिके अनुसार ही व्यवहार करते हैं, इसल्ये सब किसीको विषयोंसे एकदम हट जानेका आग्रह नहीं करते और त्याग न करनेवालेको वे बुरा भी नहीं बताते, क्योंकि विषयोंका त्याग सब नहीं कर सकते, त्याग करनेवाले तो कोई थिरले ही होते हैं।

श्रीरूप और सनातनके व्यवहारसे ही प्रभु समझ गये कि इन लीगोंके जीवनमें महान् वैराग्य है । सचमुच ये दोनों भाई पहले जितने अधिक भोगी थे पीछे उससे भी अधिक त्यागी वन गये । श्रीसनातनजीके लिये तो सुनते हैं कि घर बनाकर या कुटियामें रहना तो अलग रहा वे एक दिनसे अधिक एक पेड़के नीचे भी वास नहीं करते थे । बारहों महीने जंगलमें किसी पेड़के नीचे पड़ रहना, दूसरे दिन उसे छोड़कर दूसरे वृक्षके नीचे चले जाना यही इनका दैनिक व्यापार था। व्रजवासियोंके घरोंसे रोटियोंके छोटे-छोटे दुकड़े माँग लाते। उन्हें यमुना-जलके साथ जिस-किसी भाँति गलेसे नीचे निगल जाते। जो वच रहते उन्हें पृथ्वीमें गाड़ देते और दूसरे दिन उन्हें जलमें मीजकर फिर खा जाते । ओढ़नेको रास्तेमें पड़े हुए चियड़ोंकी एक गुदड़ीमात्र रखते। पात्रोंमें उनके पास मिट्टीके एक टोंटनीदार करुवेके सिवा कुछ नहीं रहता । 'कर करुवा गुदरी गले' यही इनका बाना था। इसी प्रकार इन्होंने बीसों वर्प श्रीवृन्दावनकी पवित्र भूमिमें विताये । प्रेमावतार गौराङ्ग इनके इस वैराग्यसे बड़े सन्तुष्ट होते थे और वृन्दावनसे जो भी आता उसीसे इनका समाचार पूछते । सनातनको महान् वैराग्यकी शिक्षा प्रभुने काशीधाममें ही दी थी । महाप्रभुने स्पष्ट नहीं कहा । स्पष्ट तो मृखों और बुद्धिहीनोंसे कहा जाता है, 'बुद्धिमानोंके लिये तो इशारा ही काफी होता है ।' श्रीसनातन परम बुद्धिमान् थे, एक देशका शासन इन्हींकी कुशाय बुद्धिसे होता या । फिर तिसपर भी इनके ऊपर प्रभुकी पूर्ण कृपा थी, फिर वे महाश्रभुके संकेतको क्यों न समझते । पाठकोंको अगली घटनासे इसका पता चल जायगा।

वैद्य चन्द्रशेखर महावभु और श्रीसनातनजीके परस्पर मिलनको देखकर चिकत हो गये। महाप्रभु इन मुसलमान साधसे इतने प्रेमसे क्यों मिल रहे हैं, सगे भाईकी तरह घल-घलकर वातें क्यों कर रहे हैं, वैद्य महोदय इन्हीं विचारोंमें निमन्न थे । वे बीच-बीचमें महाप्रभुकी दृष्टि बचाकर श्रीसनातनकी ओर देख लेते थे और नीचेको मख करके कुछ सोचने लगते । प्रभ वैद्यके मनोगत भावको ताङ गये । इसलिये श्रीसनातनका परिचय देते हुए कहुने लगे---(चन्द्रशेखर ! तम इन्हें जानते नहीं हो) ये गौडदेशके बादशाहके प्रधान मन्त्री हैं। महान पण्डित हैं, अद्वितीय भगवद्भक्त हैं: पद, प्रतिष्ठा, धन, सम्पत्ति, कृदम्ब, परिवार समीपर लात मार करके भगवद्भ जन करनेके लिये निकल पड़े हैं, इनके दो भाई भी इसी प्रकार घर-वार छोड़कर वृन्दावन वास करने गये हैं, वे मुझे प्रयागमें मिले थे। आज इनकी पद्धृतिसे मुम्हारा घर सचमुच तीर्थ बन गया। ' सनातनजी प्रमुके मुखरो अपनी प्रशंसा सुनकर लजाके कारण पृथ्वीमें गड़े-से जा रहे थे। उनके मुखसे एक भी शब्द नहीं निकला। वे नीची दृष्टि किये हुए अपने नखसे पृथ्वीको कुरेद रहे थे, मानो वे देख रहे थे कि यदि इसमें कोई बिल मिल जाय तो में सीताजीकी तरह अंदर ममा जाऊँ ।

श्रीसनातनजीका परिचय पाते ही चन्द्रशेखरजीने भूमिपर लोट-कर उन्हें प्रणाम किया। सनातनजीने रोते-रोते उनके चरण पकड़ लिये और फूट-फूटकर रोने लगे। एक दूसरेके चरणोंमें अपना माथा रगड़ने लगे, एक दूसरेका आलिङ्गन करके अपने प्रेमके आवेशको कम करना चाहते थे, किन्दु वह वेग इतना अधिक था कि प्रेमालिङ्गन, चरणस्पर्श तथा अश्रुविमोचनसे शान्त ही नहीं होता था। महाप्रभु इन दोनोंके प्रेमको देखकर मन-ही-मन प्रसन्न हो रहे थे। कुछ कालके अनन्तर प्रभुने कहा—-'चन्द्रशेखर! तुम सनातनको गङ्गाजीपर ले जाओ। इनकी दाढ़ी-मूँछ सभी मुड्वा दो। क्षीर कराके इनका स्वरूप विशुद्ध वैष्णवोंका सा बना दो।' चन्द्रशेखरने प्रभुकी आज्ञा पालन की। ये गङ्गाजीपर जाकर श्रीसनातनजीका क्षीर करा लाये।

सनातनजीके पास उस भृटिया कम्यल्के सिया और कोई नृतन वस्न नहीं था। चन्द्रशेखरने उन्हें नृतन वस्न देने चाहे, किन्तु उन्होंने नृतन वस्न पहनना स्वीकार नहीं किया। बहुत आग्रह करनेपर भी वे राजी नहीं हुए, इस बातसे प्रभुको परम प्रसन्ता हुई। इतनेमें ही तपन मिश्रजी प्रभुको भिक्षा करानेके निमित्त लियाने आ गये। प्रभुने हँसते हुए कहा—'मिश्र महाशय! अब मेरा परिवार बढ़ रहा है, आज हम दो हो गये। दोनोंको भिक्षा करानी होगी।'

कुछ लजाके खरमें विनम्रभावसे नीची दृष्टि किये हुए तपन मिश्रने कहा—'प्रमो ! सम्पूर्ण वसुधा ही आपका कुटुम्ब है । में तो आपका वेतन-मोगी नौकर हूँ । नौकर राजाकी ही वस्तुओं को लाकर खामीके सम्मुख समर्पण करता है । इसलिये आपकी वस्तुको जैसे आजा करेंगे, वैसे ही समर्पण कर सकूँगा । दान तो वह दे सकता है, जो स्वतन्त्र हो जिसका किसी वस्तुपर अपनेपनका अधिकार हो । जब सभी चीज स्वामीकी है, तो फिर इसमें नौकरको क्या ?' महाप्रभु उनकी इस बातसे बहुत प्रसन्न हुए और उन्हें स्नातनजीका परिचय कराया । परिचय पाते ही तपन मिश्रजी उनसे लियट गये, स्नातनजीने भी उनकी चरणवन्दना की । फिर प्रभुके पीछे-पीछे

सनातनजी भी तपन मिश्रके घर चले । प्रमु भोजनके आसनपर बैठते ही कहने लगे—'सनातनको बुलाओ, उसे भी भोजन कराओ ।' दयालु तपन मिश्र तो भाग्यवान् सनातनजीको प्रमुके अधरामृत स्पर्ध किया हुआ महाप्रमुका उच्छिए प्रसाद देना चाहते थे, इसलिये उन्होंने कहा—'प्रभो ! अभी सनातनजीका कुछ इत्य शेप है, आप भिक्षा कर लें, वे मेरे साथ करना चाहते हैं।' महाप्रमुने फिर कुछ नहीं कहा । उन्होंने मिश्रा कर ली।

प्रभुके भिक्षा कर लेनेपर तपन मिश्रजीने प्रभुका उच्छिष्ट महाप्रसाद सनातनजीको दिया। उस महाप्रसादको पाते ही सनातनजी ऐसा अनुभव करने लगे कि हमारे सभी पाप प्रत्यक्ष रीतिसे हमारे शरीरसे निकल-निकल-कर बाहर जा रहे हैं। प्रसाद पा लेनेके अनन्तर सनातनजीको एक प्रकारकी अपूर्वही प्रसन्नता हुई। इतनी प्रसन्नता पहले उन्हें कभी भी प्राप्त नहीं हुई थी।

सनातनजीके प्रसाद पा लेनेपर तपन मिश्र अपने घरमेंसे तृतन वस्त्र ले आये और उन्हें हठपूर्विक श्रीसनातनजीके शरीरपर पहनाने लगे। सनातनजी उनके पैर पकड़कर अत्यन्त ही करण स्वरमें कहने लगे—'मिश्रजी! आप मुझसे आग्रह न करें। मैं अब नृतन वस्त्र नहीं पहनूँगा। यदि आप नहीं मानते हैं, तो अपना पहना हुआ कोई पुराना एक वस्त्र मुझे दे दीजिये।' मिश्रजी विवश हो गये, अन्तमें वे अपने घरमेंसे एक पुरानी घोती निकाल लाये।सनातनजीने उसे फाड़कर दो दुकड़े कर लिये।एकमेंसे तो साफी और लँगोटी बना ली, एक दुकड़ेको शरीरसे लपेट लिया। अब वे पूरे वैष्णवबन गये।

वह महाराष्ट्रीय ब्राह्मण भी आ पहुँचा । श्रीसनातनजीका परिचय पाकर उसने उनका निमन्त्रण किया । इसपर सनातनजीने कहा—'मैं एकके यहाँ अब भोजन न करूँगा, ब्राह्मणोंके घरोंसे मधुकरी माँगकर ही लाया करूँगा, आपके घरसे भी ले आऊँगा, आप मुझसे विशेष आग्रह न करें ।' इसपर फिर किसीने सनातनजीसे आग्रह नहीं किया । वे



सनातन और चैतन्य

मधुकरी माँगकर उदरपूर्ति करने छगे। महाप्रभु इनके वैराग्यको देखकर मन-ही-मन बहुत सन्तुष्ट हुए। सनातनजी प्रभुके चरणोंके ही समीप रहने छगे।

सनातनजीके पास अपने बहनोईका दिया हुआ वह सफेद रंगका कम्बल अभीतक था। वह कम्बल बहुत ही बिदया और मुलायम था। उसकी ऊन बहुत ही चमकीली और रेशमसे भी बिदया थी। उसका मूल्य था तीन रुपये। उन दिनों तीन रुपयेके कम्बलको बहुत बहें आदमी ही ओढ़ते थे। आजकल वह तीस चालीस रुपयेका होगा। महा-प्रभु बार-बार उस कम्बलकी ओर देखते।

बुद्धिमान् सनातनजी समझ गये कि महाप्रभुको मेरे पासका यह कम्बल भाता नहीं है। वे उसी समय गङ्गाजीके किनारे गये। वहाँ एक साधुने अपनी फटी सी गुदड़ी गङ्गाजीमें धोकर सुखाने डाल दी थी। सनातनजी उसके पास पहुँचकर कहने लगे— भाई ! तुम मेरा इतना उपकार करो, मेरे इस कम्बलको ले लो और अपनी यह गुदड़ी मुझको दे दो।'

साधुने आश्चर्यचिकत होकर कम्बलकी ओर देखते हुए कहा— 'महाराज! आप मुझ गरीबसे हँसी क्यों करते हैं ? मेरी गुदड़ी फट गयी है, कहींसे दूसरी खोजूँगा।'

सनातनजीने बड़े ही स्नेहमे कहा—'भाई! तुम हँसी मत समझो। मैं सच-सच कहता हूँ, यदि इस कम्बलके बदलेमें तुम अपनी गुंदड़ी दे दो तो मेरे ऊपर तुम्हारा बड़ा ही उपकार हो।'

साधुने कहा—'आप इस इतने कीमती कम्बलको फटी गुदङ्गीके बदलेमें क्यों देना चाहते हैं ?'

#### थीथीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

126

सनातनजीने कहा—'इसमें एक रहस्य है, हुम मुझे दे दो, मुझे ऐसी ही गुदड़ीकी जरूरत है।' साधुने प्रसन्नतापूर्वक गुदड़ी दे दी। उसे प्रसन्नतापूर्वक ओढ़े हुए सनातनजी चन्द्रशेखरके घर पहुँचे। सनातनजीपर कम्मल न देखकर प्रमु समझ तो गये कि ये कम्मलको फेंककर कहींसे फटी गुदड़ी ले आये हैं, किन्तु फिर भी अनजानकी माँति पूछने लगे— 'सनातन! हुम्हारा वह कम्मल नहीं दीखता, उसे कहाँ रख दिया ?'

कुछ लजितभावसे सनातनजीने कहा—'प्रमो ! जब आपकी असीम कृपा है, तब विषयरूपी वह कम्बल बच ही कैसे सकता है ! वह तो आपकी कृपाके वेगमें मेरे पूर्वकृत पापोंके सहित बह गया।'

महाप्रभु बड़े सन्तुष्ट हुए और धीरेधीरे कहने लगे—'सनातन! जो सद्वेश होता है, वह रोगीके अच्छा होनेपर भी कुछ दिन और ओषि देता है, योड़ा भी रोग शरीरमें रह जायगा, तो फिर धीरेधीरे वह बढ़ने लगेगा। इसलिये बुद्धिमान् वैद्य रोगके अंशको भी रहने नहीं देता! तुमने सब कुछ त्यागा, तिसपर भी सुन्दर कम्बलकी क्षुद्र सी बासना बनी ही रही। भिक्षाके दुकड़े माँगकर खाना और फिर तीन रुपयेका भृष्टिया कम्बल ओढ़ना—यह शोभा नहीं देता।'

महाप्रभुकी अपार अनुकम्पाको स्मरण करके सनातनजी गद्गद हो उठे, उनका गला भर आया, वे प्रभुके पैर पकड़कर घदन करने लगे। प्रभुने उन्हें उठाकर छातींसे चिपटा लिया। सभी उपस्थित भक्तः श्रीसनातनजीको अद्भुत वैराग्यकी और महाप्रभुकी अपार भक्तवत्सलताकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे।

# श्रीसनातनको शास्त्रीय शिक्षा

अथ स्वस्थाय देवाय नित्याय इतपाप्मने । त्यक्तक्रमविभागाय चैतन्यज्योतिषे नमः ॥

(सु०र० भां०१।१)

महाप्रभुकी असीम कृपा प्राप्त हो जानेपर श्रीसनातनजीको प्रभुसे कुछ शास्त्रीय प्रश्न पूछनेकी जिज्ञासा हुई । उन्होंने दोनों हार्योकी अञ्जलि बाँधे हुए कहा—'प्रभो ! में साधनविहीन परमार्थ-पथसे अनिभन्न और संसारी विषयी छोगोंका संसर्ग करनेवाला परमार्थ-सम्बन्धी प्रश्न करना भी नहीं जानता । अतः जिस प्रकार आपने ही द्या करके विषयों में आसक हुए हम पशुओंको घर जाकर सोतेसे जगा दिया, उसी प्रकार अब हमारे इस पशुपनेको मेटकर मनुष्यता प्रदान कीजिये, हमारे योग्य जो शिक्षा उचित समझें वही मुझे दीजिये । हम कौन हैं ? हमारा क्या कर्तव्य है ? भगवान्के साथ हमारा क्या सम्बन्ध है ? भगवान्का क्या स्वरूप है आदि सभी वातोंको मुझे संक्षेपमें समझा दीजिये । '

प्रभुने कहा—'सनातन ! तुमपर भगवत्-कृपा है। तुम्हें शंका ही क्या हो सकती है ? तुम जानते हुए भी लोककल्याणके निमित्त ये प्रश्न कर रहे हो। अस्तु, साधु पुरुपोंका यह स्वभाव ही होता है। उनकी सभी चेष्टाएँ जगत्-हितके ही निमित्त होती हैं, पूछो तुम क्या पूळना चाहते हो?

अं तो सदा अपनेमें ही स्थित रहते हैं, जो नित्य हैं, जिन्होंने पापोंका नाश कर दिया है, जिनके लिये कोई विधि-निषेषका विभाग नहीं है ऐसे ज्योति:स्वरूप श्रीचैतन्य प्रभुको हमारा प्रणाम है।

चै० च० ख० ४-९--

## १३० श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

'प्रभो ! मैं यह जानना चाहता हूँ कि जीवोंमें जो यह विभिन्नता प्रतीत होती है, वह क्यों होती है ?'

प्रभुने कहा—'स्मातन! शाखोंमें मुक्त, नित्य, मुमुधु और बद्ध — ये चार प्रकारके जीव बताये हैं। सनक-सनन्दनादि ये सुक्त जीव हैं, इन्हें संसारमें रहते हुए भी संसार-बन्धन कभी व्याप नहीं सकता। ये अहर्निश श्रीकृष्ण-संकीर्तनमें ही संख्यन रहते हैं। मनु, प्रजापित, इन्द्र और सप्तिर्थ आदि सभी नित्य जीव हैं, सृष्टिके निमित्त ये सदा क्रियाशील बने रहते हें। जो इस अनित्य संसारके नश्चर और क्षणमङ्कुर भोगोंको छोड़कर प्रभुपादपद्योंका आश्चय ग्रहण करना चाहते हें वे मुमुखु जीव हैं। उनमें प्रायः सभी परमार्थ-पथके पिषकोंकी गणना हो सकती है। इनके अतिरिक्त जो स्वभावके ही अनुसार जन्मते और मरते रहते हैं, जिन्हें कर्तव्याकर्तव्यक्त विवेक नहीं, वे बद्ध जीव कहाते हैं। विषयोंमें फॅसे हुए अज्ञानी पुरुप, पृत्त, पृत्ती आदि सभी जीव इसी श्रेणीमें हैं, ये साधन-भजन नहीं कर सकते। उन्हींके लिये कहा है—

## पुनरिप जननं पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजठरे शयनम्।

शास्त्रोंमें जोवोंकी चौरासी लाख योनियाँ बतायी गयी हैं। भगवत्-पादपज्ञोंसे पृथक् होकर प्राणी इन नाना योनियोंमें परिभ्रमण करता रहता है। चिरकालसे भगवत्-विच्छेद होनेके कारण इसकी दृत्ति बहिर्मुख हो गयी है, यह मायार्यातको भूलकर मायाके बन्धनमें पड़ गया है और भगवान्की अत्यन्त ही दुष्ट्ह गुणमयी दैवी माया उसे नाना योनियोंमें धुमाती रहती है।

मनातनजीने पूछा—'प्रभो ! इस मायासे छुटकारा कैसे हो ! जब जीव मायाके अधीन ही होकर घूमता है। तब तो उसके निस्तारका कोई उपाय ही नहीं।'

#### भीसनातनको शास्त्रीय शिक्षा

प्रसुने कहा--'हाँ, उपाय है और एक ही उपाय है। जो मायाको छोड़कर मायापतिकी शरणमें जाय उसकी माया छूट जाती है।'

सनातन--- प्रभो ! मैं यही तो पूछ रहा हूँ, मायापितकी शरणमें कैसे जाया जाय ?

प्रभुने कहा---(भाई ! इसमें तो कृपा ही मुख्य मानी गयी है--(१) शास्त्रकृपा, (२) गुरुकृपा और (३) परमात्मकृपा--ये तीन ही कृपा मुख्य हैं। इन तीनोंमेंसे किसीकी भी कृपा होनेसे मनुष्यके संसारी बन्धन ढीले हो सकते हैं और वह प्रमुकी ओर अग्रसर हो सकता है।?

सनातन—पप्रभो ! मैं यह जानना चाइता हूँ, यह जीव प्रभुसे विभुख होकर क्यों नाना योनियोंमें भटकता फिरता है, पृथिवीपर तो दुःख-दी-दुःख है । स्वर्गादि लोकोंमें तो सुख भी होगा, किन्तु वहाँ भी जीवको शान्ति नहीं, इसको अन्तिम शान्ति कहाँ जाकर होती है ?

प्रभुने कहा—प्सनातन ! चींटीसे लेकर ब्रह्मापर्यन्त सभी जीव मायाके गुणोंसे आबद्ध हैं । स्वर्ग क्या, ब्रह्मलोकतक श्रान्ति नहीं, परम शान्ति तो प्रभुके पादपद्योंमें पहुँचनेपर ही प्राप्त हो सकती है ।

सनातन—'प्रभो ! ब्रह्माजीको तो शान्ति होगी, वे तो चराचर जगत्के ईश्वर हैं, उनके लिये क्या दुःख ! वे तो सम्पूर्ण जगत्को उत्पन्न करते हैं।'

प्रभुने हँसकर कहा—'सनातन! ईश्वर तो वे ही एक श्रीकृष्ण हैं। न जाने कितने असंख्य ब्रह्मा इस विश्वमें प्रतिक्षण उत्पन्न होते हैं और नष्ट होते हैं।'

आश्चर्यके साथ सनातनजीने कहा—प्रमो ! यह आपने कैसी वात कही ! सम्पूर्ण ब्रह्माण्डके ईश्वर ब्रह्माजी तों अकेले ही हैं। ब्रह्मा असंख्यों हैं) यह बात मेरी समझमें नहीं आयी । इसे समझनेकी मेरी इच्छा है ।

प्रभुने बड़े ही स्नेहसे कहा-'अच्छा, तुम यों समझो । जिस काशीपरीमें तम बैठे हो ऐसी पुण्य और पापनाशिनी सात परी इस भारतवर्धमें हैं। और लाखों नगर हैं। ऐसे-ऐसे नौ खण्डोंबाला यह जम्बुद्वीप है। उन खण्डोंके नाम-(१) भारतवर्षः (२) किन्नरवर्षः (३) हरिवर्षः (४) कुरुवर्षः (५) हिरण्मयवर्ष, (६) रम्यकवर्ष, (७) इलावृतवर्ष, (८) भद्राश्ववर्ष और (९) केष्रमालवर्ष-ये हैं। इन खण्डोंवाले द्वीपको ही जम्ब्रदीय कहते हैं। जम्ब्रद्वीपसे दुगुना प्रक्षद्वीप है, प्रश्नद्वीपसे दुगुना शाल्मलीद्वीप और . उससे दुगुना कुराद्वीप है, कुराद्वीपसे दुगुना कौञ्चद्वीप, कौञ्चद्वीपसे दुगुना शाकद्वीप और शाकद्वीपसे दुगुना पुष्करद्वीप है। इस प्रकार पृथिवीपरसात द्वीप और सात समुद्र हैं। कलियुगवाले पुरुष पूरे जम्बुद्वीपको ही समझनेमें समर्थ नहीं हो सकते । वे क्षरसागरका ही पार नहीं पाते फिर द्धिः घतः मधः क्षीरसागरको तो वे समझ ही क्या सकते हैं। एक-एक द्वीपके बाद एक-एक समुद्र है। जम्बूद्वीप सबसे छोटा द्वीप है। पृथिवी-पर ये सात द्वीप हैं, इसीलिये पृथिवी सप्तद्वीपा कही जाती है। इसे भूलोक भी कहते हैं। इसी प्रकार भूसे भुवः,स्वः, महः, जनः, तपः और सत्य —ये छः लोक ऊपर हैं। और तल, अतल, वितल, सुतल, तलातल, पाताल और रसातल--ये सात लोक नीचे हैं। इन प्रत्येक लोकोंमें अनेक लोटे-छोटे लाक हैं। स्वर्गमें ही देख लो, असंख्यों लोक हैं। रात्रिमें ये जो असंख्य तारे चमकते हैं, ये सब स्वर्गके पृथक् पृथक् लोक हैं। इनमें भी प्रियनीकी तरह असंख्यों जीव हैं। चन्द्रलोक, भौमडोक, बुधलोक, सुर्यलोक-जैसे असंख्यों लोक स्वर्गमें हैं। उन्हें सूर्यके प्रकाशकी भी अपेक्षा नहीं रहती । वे सब अपने-अपने प्रकाशींसे प्रकाशित होते हैं । लाखीं, करोड़ों नहीं असंख्यों लोक इतने बड़े हैं कि जिनके सामने सूर्यका प्रकाश जुगुनू (पटवीजने) की भाँति प्रतीत होता है। ये सभी लोक स्वर्गमें ही बोले जाते हैं। स्वर्गलोकसे ऊपर महलोंक है, उसमें भी असंख्यों जीव हैं।

इसी प्रकार जन, तप और सत्यलोकमें असंख्यों छोटे-छोटे खतन्त्र लीक हैं। नीचेके सात लोकोंमें भी स्वर्गके समान सुख है। नरकके लोक भी वहीं हैं और नरक भी लाखों प्रकारके हैं। इन चौदह लोकोंके स्वामा ब्रह्माजी हैं, ब्रह्मलोक सबसे श्रेष्ठ है। यह चौदह लोकोंवाला ब्रह्माजीका अण्ड है इसीलिये ब्रह्माण्ड कहते हैं। इस ब्रह्माण्डके स्वामी सदा एक ही ब्रह्मा नहीं होते। सौ वर्षके प्रधात् वे बदल जाते हैं। वे सौ वर्ष भी हमारे नहीं, ब्रह्माजीके अपने सौ वर्ष।

सनातन—'प्रभो ! मैं ब्रह्माजीके वर्षका परिमाण जानना चाहता हूँ । ब्रह्माजीका एक वर्ष हमारे वर्षोंसे कितने दिनका होता है ?'

प्रभने कहा-अच्छा तुम हिसाव लगाओ । जो किसी प्रकार भी न दीखे और जिसके किसी तरह भी विभाग न हो सकें, उसे 'परम अणु' कहते हैं। दो परमाणुओंका 'एक अणु' होता है, तीन अणुओंका एक व्यसरेणु' होता है। हाँ, 'त्रसरेणु' दीख़ता है। झराखेमेंसे सूर्यके प्रकाशके साथ जो छोटे-छोटे कण उड़ते-से दीखते हैं, वे ही त्रसरेण हैं। वह इतना इलका होता है कि उसका पृथिवीपर गिरना असम्भव है, वद आकाशमें ही घमा करता है और सूर्यके प्रकाशके साथ झरोग्वेमेंसे दीखता है। जितनी देरमें तीन 'त्रसरेणु' को उल्लंघन करके सूर्य आगे बढ़े उस कालको ·बटि' कहते हैं। ऐसी ऐसी तीन सौ बृटियोंका एक 'बोध' होता है। तीन बोधका एक 'लवर और तीन लवका एक भिमेप' माना जाता है। तीन निमेपका एक क्षण और पाँच क्षणके कालको 'काष्ठा' कहते हैं। पंद्रह काष्ट्राका एक 'लघु' और पंद्रह लघुकी एक 'घड़ी' होती है। दो घड़ीका एक 'सुहूर्त' और छः या सात ( दिनके घटने-बढ़नेके कारण ) घड़ी होनेपर मनुष्योंका एक 'पहर' होता है। चार पहरका 'दिन' और चार पहरकी शाति<sup>,</sup> होती है, इसलिये आठ पहरकी एक दिन रात्रि मानी गयी है। ऐसे सात दिन-रात्रिका एक 'सप्ताह' और पंद्रह दिनोंका एक पक्ष होता है। ग्रक्क

और कष्ण-भेदसे 'पक्ष' दो हैं। दो पक्षका एक 'मास' होता है। दो मासकी एक 'श्रव' और तीन ऋतुओंका एक 'अयन' होता है। उत्तरायण और दक्षिणायनके भेदसे अयन दो हैं, इसलिये दो अयनोंका मनुष्योंका एक वर्ष होता है। उत्तरायणको 'देवताओंका दिन' और दक्षिणायनको देवताओंकी रात्रि' समझनी चाहिये । अर्थात् जिसे हम वर्ष कहते हैं। वह 'देवताओं का एक दिन' ही होता है। देवताओं के तीन सौ साठ दिनों का एक देव-वर्ष होता है, जिसे 'दिव्य वर्ष' कहते हैं। देवताओं के वर्षेसे चार हजार वर्षका सत्ययुगः तीन हजार वर्षका त्रेताः दो हजार वर्षका द्वापर और एक हजार वर्षका कलियुग होता है। एक युग बीतनेके पश्चात् फौरन ही दसरा युग नहीं लग जाता; इसलिये उसके आगे-पीछेके समयको सन्धि और सन्ध्यांश कहते हैं। दिव्य वर्षोंसे सत्ययुगका आठ सौ वर्षः त्रेताका कः सौ वर्ष, द्वापरका चार सौ वर्ष और कलियुगका दो सौ वर्ष सन्धि-सन्ध्यांश काल माना गया है। चार युगोंको मिलाकर 'चौकड़ी' कहते हैं। देवताओंके बारह हजार वर्षों ( अर्थात मन्द्योंके तैंतालीस लाख बीस हजार वर्ष) की एक 'चौकड़ी' होती है। ऐसी चौकड़ी जब ७१ बीत जाती हैं। तब एक (मन्वन्तर) होता है। एक मन्वन्तरके समाप्त होते ही पिछले इन्द्रः मन् ममर्पि आदि बदल जाते हैं और नये बनाये जाते हैं । ऐसे चौदह मन्वन्तर बीत जाते हैं। तब 'ब्रह्माजीका एक दिन' होता है और उतनी ही बडी जनकी रात्रि । उनके एक दिनमें चौदह इन्द्र और चौदह मन बदल जाते हैं। बह्माजीके एक दिनको 'कल्प' कहते हैं। दिनमें वे सृष्टिका काम करते रहते हैं, रात्रिमें सब सृष्टिका संहार करके उसे अपनेमें लीन करके सो जाते हैं, दिन होते ही फिर काममें लग जाते हैं। जिस प्रकार दूकानदार दिनमें तो बाहर भाँति-भाँतिकी वस्ताएँ फैलाकर बैठता है और रात्रिमें सबको समेट करके दुकानमें बन्द कर देता है, प्रातःकाल फिर ज्यों-का-त्यों पसारा फैला देता है। इसी प्रकार ब्रह्माजी रोज व्यापार करते रहते हैं। ब्रह्माजी-

के तीन सौ साठ दिनोंका 'ब्रह्मवर्ष' होता है। ऐसे वर्षों से एक ब्रह्माकी आयु सौ वर्षकी होती है। कल्पमें तो तीन ही छोकोंका नाश होता है। ब्रह्मा-जीकी आयुके बाद इस चौदह भुवनवाले ब्रह्माण्डका ही नाश हो जाता है, इसे 'महाप्रख्य' कहते हैं। तब ब्रह्माजी ब्रह्मालेकके मुक्त पुरुषों के साथ भगवान्के शरीरमें प्रवेश कर जाते हैं, फिर नये ब्रह्मा होते हैं।'

प्रभुके मुखसे ब्रह्माजीकी आयु सुनकर परम विस्मित हुए सनातनजीने पूछा—'प्रमो ! यह तो महान् आश्चर्यकी बात है । इसे सुनकर तो बड़ा भारी वैराग्य होता है । इस हिसाबसे तो हमारी आयु कुछ भी नहीं, जिसे हम सौ वर्षकी परमायु मानते हैं, वह ब्रह्माजीके एक क्षण क्या 'छव' के भी करोड़ वें अंशके बराबर नहीं । इसीपर यह मूर्ख प्राणी इतना गर्व करता है ।'

प्रभुने उत्तेजितभावसे उल्लासके साथ उत्तर दिया । उस समय सनातनको बताते-बताते उनका चेहरा चमक रहा या, आँखोंसे प्रस्कराकी किरणें जोरोंसे निकळ-निकळकर सनातनजीके शरीरमें प्रवेश कर रही थीं । प्रभुने कहा—स्वनातन ! यह प्राणी जब समझता नहीं, तभी तो मायामें फँसकर अपनी क्षुद्र परिधिको ही सब कुळ समझता है । कूपका मेढक समुद्रका क्या अनुमान लगा सकता है ? उसके लिये तो कुएँसे बढ़कर दूसरा कोई समुद्र ही नहीं । तुम प्रत्यक्ष देखते हो । जिसे तुम अपना एक दिन कहते हो, उसीमें लाखों ऐसे जीव हैं जो अनेकों बार मर जाते हैं और अनेकों बार नया जन्म धारण कर लेते हैं । तुम्हारा एक दिन ही हुआ, उनके अनेक जन्म बीत गये । देवता और ब्रह्माजीके समने हमारी आयु तो भुनगोंके समान है । इस विषयमें सभी पुराणोंमें बहा ही सुन्दर विस्तारके साथ वर्णन किया गया है । पुराणोंमें इसीके समझानेके लिये एक अत्यन्त ही मनोहर कथा आती है ।

सत्ययुगमें रैवत नामके एक बड़े ही पराक्रमी और सर्वशक्तिमान् राजा थे । ब्रह्माजीके वरदानसे वे सभी लोकोंमें जा-आ सकते थे । सत्ययुगके मनुष्य आजकल्ये चौगुने लंबे होते हैं । उनके एक रेवती नामकी कन्या थी। वह साधारण लड़िक्योंकी अपेक्षा कुछ अधिक लंबी थी। बहुत खोजनेपर भी महाराजको उसके योग्य कोई वर नहीं मिला, तब उन्होंने सोचा—'चलो, ब्रह्माजीसे ही पूछ आवें कि हम इस लड़कीका विवाह किसके साथ करें । दो-चार राजकुमार अच्छे तो हैं, उनमेंसे कौन-सा सर्वश्रेष्ठ होगा, इस बातका निर्णय ब्रह्माजीसे ही करा लावें ।' यह सोचकर वे अपनी लड़कीको साथ लेकर ब्रह्मालोंसे वहुँचे । उस समय ब्रह्माजी अनेक देवता, ऋषि और अन्य लोकोंके देवोंसे धिरे हुए 'हाहा, हहू' का गान सुन रहे थे । महाराज रेवत भी प्रणाम करके चुपचाप एक ओर वेट गये । आधी घड़ीके पश्चात् गायन समाप्त हो गया, तक पितामह ब्रह्माजीने हँसते हुए राजा रेवतसे पूछा—-'कहो, भाई ! कैसे आना हुआ !'

हाय जोड़े हुए दीनभावसे महाराजने कहा—'भगवन्! आपके श्रीचरणांक दर्शनोंके निमित्त चला आया । सोचा था, इस लड़कीके पतिके सम्बन्धमें आपसे पूळूँगा। आप जिसके लिये आज्ञा करेंगे, उसे ही दे दूँगा।'

मुसकराकर भगवान् ब्रह्मदेवजीने कहा--- 'तुम्हीं बताओः तुम्हें कौन-ता राजकुमार बहुत पसंद है !'

कुछ सोचकर महाराजने कहा—(प्रभो ! अमुक राजकुमार मुक्ते सबसे अधिक अच्छा लगता है। फिर आप जिसके लिये आज्ञा करेंगे उसे ही इसे दूँगा। आपकी आज्ञा ही लेने तो आया हूँ।

इतना सुनते ही भगवान् ब्रह्माजी अपनी सफेद दाढ़ीको हिलाते हुए बड़े ही जोरोंसे हँसने लगे और योले—'राजन्! जिस राजकुमारका द्वम नाम ले रहे हो, वह कुल तो कबका नष्ट हो गया। तुम्हें पता नहीं हम आधी धड़ीके समयमें ही पृथ्वीपर बीलों बार सत्ययुग, त्रेता और द्वापर बीत गये। अब तो उन वंशोंका नाम-निशान भी नहीं रहा। तुम्हारी पुरीको अन्य राजाओंने अपनी राजधानी बना लिया। अब तो वहाँ कलियुग आ रहा है। तुम इसी समय जाओ, वर्जमें भगवान श्रीकृष्णजीके बहें भाई शेषजीके अवतार बलरामजी अवतीर्ण हुए हैं, जाकर इस कन्याको उन्हें ही दे दो, वे सब ठीक कर लेंगे। भगवान ब्रह्मदेवजीकी आजा शिरोधार्य करके और उनके चरणोंमें प्रणाम करके महाराज पृथ्वीपर आये और रेवतीजी श्रीवलरामजीको देकर वे पहाइपर तपस्या करने चले गये। इधर बलरामजीने अपनी पत्नीको बहुत लंबी देखकर उसके गलेमें अपना हल डालकर नीचे खींचकर अपने बराबर बना लिया।

सनातनजीने कहा— 'प्रमो ! बड़े आश्चर्यकी बात है। ब्रह्माजी भी स्थायी नहीं रहते। इस जगत्के एकमात्र स्वामीकी भी अन्तमें यह गति होती है।'

प्रभुने कहा— जो उत्पन्न हुआ है, उसका अन्त अवस्य होगा, चाहे आज हो या कल । हाँ, में तुम्हें यह बता रहा था कि जैसा यह चौदह लोकवाला ब्रह्माण्ड है, वेसे असंख्य ब्रह्माण्ड इस विश्वमें हैं और उनके स्वामी असंख्य ब्रह्मा, विष्णु और महेश हैं। जैसे गूलरके पेड़पर असंख्य गूलरके फल लगे रहते हैं, इसी प्रकार विश्वमें अनन्त गूलरके समान ब्रह्माण्ड लटके हुए हैं। ब्रह्माण्डके समस्त प्राणी गूलरके भीतरके भुनगोंके समान हैं। महाविष्णुकी नामिकमलमेंसे ब्रह्माजी उत्पन्न होते हैं और वे सृष्टि करने लग जाते हैं। असंख्य ब्रह्मा गंगाजीके प्रवाहकी तरह निकल-निकलकर सृष्टिमें प्रवृत्त होते हैं। उनके नीचे साँस लेनेसे ब्रह्माण्डोका नाश होता है, जपर साँस लेनेसे ब्रह्माजीके सहित ब्रह्माण्ड उत्पन्न हो

जाता है। इसी व्यापारका नाम संसारचक है। कुम्हारके चक्रके समान यह संसारचक्र घूमता रहता है, इसीसे लोकोंकी सृष्टि होती रहती है।

सनातनजीने परमवैराग्यके खरमें कहा—'प्रभो ! इस चकते छुटकारा पानेका उपाय बताहये !'

प्रभुने कहा— श्रीकृष्ण इस चक्रसे एकदम पृथक् हैं। उन्हें संवार-की सृष्टि, खिति और प्रलयसे कुछ काम नहीं। इसे तो ब्रह्मा, विष्णु और शिव आदि करते रहते हैं। वे तो नित्य ही गोपियों के साथ आनन्दमें रास्क्रीड़ा करते रहते हैं। वे बृन्दावनको छोड़कर एक पग भी इधर-उधर नहीं जाते। इसिल्ये सर्वात्मना और सर्वभावसे उन्हींकी शरण जानेसे इस चक्रसे मुक्ति हो सकती है।

सनातन-- 'प्रभो ! मैं उपाय जानना चाहता हूँ ।'

प्रभुने कहा—'सनातन! मैंने कह तो दिया। वे तपि, जपि, जपि, योग-यशसे तथा पाठ-पूजांसे प्रसन्न नहीं होते, उनकी प्रसन्नताका एक-मात्र साथन अनन्य होकर उनकी भिक्त करना ही है। विना प्रेमाभिक्तिक कोई उन्हें प्राप्त नहीं कर सकता। जिसे वे अपना कहकर वरण कर लेते हैं, उसे अपनी गोपी वा सखी बनाकर अपनी लीलामें सम्मिलित कर लेते हैं। सखी बने बिना उनकी की हाका दूसरा कोई अनुभव कर ही नहीं सकता। सखी कोई स्वयं थोड़े ही बन सकता है। जो अपने पुरुषार्थ- से उनकी की हामें सम्मिलित होनेका अभिमान करते हैं, वे उनतक कभी नहीं पहुँच सकते। जब अनन्य होकर, दीन होकर, निराश्य होकर सभी प्रकारके पुरुषार्थोंका परित्याग करके के बलमात्र उन्हींका आश्रय प्रहण किया जाय तब कहीं उस ओर पैर बढ़ानेका अधिकार प्राप्त हो सकता है।

सनातन---'प्रभो ! अनन्यता कैसे प्राप्त हो, भक्तिका अङ्कुर कैसे इदयमें उत्पन्न हो ?'

प्रभुने कहा—सनातन ! अनन्यता प्राप्त करनेका सर्वोत्तम एक ही उपाय है, जैसा कि परमहंसिशरोमणि जडभरतजीने राजा रहूगणसे कहा है—

रहूगणैतत्तपसा न याति न चेज्यया निर्वपणाद् गृहाद्वा । नच्छन्दसा नैव जछाद्विस्यूँ-विंना महत्पादरजोऽभिषेकम् ॥

(श्रीमद्भा०५।१२।१२)

भगवान् जडभरत कहते हैं—'राजन् रहूगण ! महात्माओंकी चरणरजमें छोटे विना भगवत्-कृपाकी प्राप्ति तपसे, यज्ञसे, दानसे, घरह्वार छोड़ देनेसे, वेदोंके पढ़नेसे, जल, अग्नि या सूर्यके सेवन करनेसे
नहीं हो सकती ।' उसकी प्राप्तिका एक ही साधन है, श्रद्धापूर्वक परम
समर्थ भगवद्भक्त साधु पुरुषोंकी चरणधूल्मिं छोटा जाय। उसे
मस्तकपर धारण किया जाय यही एकमात्र उपाय है। साधु-सेवाके
विना जो भगवत्कृपाका अनुभव करना चाहता है, वह मानो विना
नौका या जहाजके ही अपार सागरको हाथोंसे तैरकर उस पार जाना
चाहता है। इसी बातको छक्ष्य करके भक्तराज प्रह्वादजीने अपने पिता
हिरण्यकशिपुसे कहा है—

नैषां मितस्ताबहुरुक्षमाङ्भि
स्पृश्चात्यनर्थापनामो यवर्थः।
महीयसां पादरजोऽभिषेकं
निष्किञ्चनानां न वृणीत यावत् ॥
(श्रीमझा० ७।५। १२)

हे तात ! जिनके हृदयसे विषयोंका विकार एकदम दूर हो गया है, ऐसे परमपूजनीय भगवदक्तोंकी चरणरजसे जबतक मनुष्य मछी-माँति सिरसे पैरतक स्नान नहीं करता तबतक वेदवाक्योंसे उत्पन्न हुई भी उसकी बुद्धि उसे प्रमुके पादपद्योंके समीप पहुँचानेमें एकदम असमर्थ होती है। अर्थात् विना भगवद्धक्तोंकी चरणधूळि मस्तकर धारण किये कोई भी पुरुष श्रीकृष्णपादपद्योंके स्पर्श करनेके निमित्त आगे नहीं बढ़ सकता। तब्बद्धीं ज्ञानियोंकी जबतक श्रद्धांके साथ प्रेमपूर्वक सेवा नहीं की जाती, उनके चरणोंमें जबतक स्वाभाविक स्नेह नहीं होता, तबतक वह भगवत्-कथा श्रवण करनेका भी अधिकारी नहीं होता। मगवान्ने अर्जुनको उपदेश करते हुए गीतामें स्वयं ही कहा है—

> तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया । उपरेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तरवदर्शिन्ः॥

अर्थात् 'हे अर्जुन ! त् दण्डवत् प्रणाम-सेवा और निष्कपटभावसे किये हुए प्रश्नद्वारा उस ज्ञानको जान । ( विनीतमावसे पृछनेपर ) वे तस्वदर्शी महास्मागण तुझे उस ज्ञानका उपदेश करेंगे।'

उपदेशका वही अधिकारी है, जिसके हृदयमें देवता, द्विज, गुरुजन और भगवत्-भक्तोंके प्रति श्रद्धांके भाव हैं। जो इनमें श्रद्धांके भाव नहीं रखता, वह परमार्थकी ओर अग्रसर ही नहीं हो सकता । फिर प्रमुकृपाका अधिकारी तो बन ही कैसे सकता है ? सनातन ! बहुत बातोंमें क्या रक्खा है, में तुझे सारातिसार बताता हूँ । प्राणिमात्रका परमपुरुपार्थ श्रीकृष्ण-प्रेमकी प्राप्ति करना ही है। परम आराध्य वे ही श्रीनन्दनन्दन दृन्दावनचन्द्र श्रीकृष्णचन्द्रजी हैं। अपने सभी पुरुपार्थोंका आश्रय छोड़कर अनन्यभावसे बजाङ्गनाओंकी भाँति संसारी सम्बन्धोंसे मुख मोडकर पतिभावसे उनकी आराधना करना यही उपायनाकी

उत्तम-से-उत्तम प्रणाली है और पठनीय शास्त्रोंमें श्रीमन्द्रागवत ही सर्वोपरि शास्त्र है। क्योंकि इसे भगवान् व्यासदेवने सभी पुराणोंके अनन्तर जिस प्रकार दहीको मथकर उसमेंसे सारभृत मक्खनको निकाल लेते हैं, उसी प्रकार सर्वशास्त्रोंको मथकर उनका सार निकाला है। क्स, यही कस्याणका मार्ग है। इसे तुम मेरे मतका सार समझो। इससे अधिक कोई किसी बातका आग्रह करे तो उसे तुम अन्यया समझना । मेरे इस ज्ञानको हृदयमें धारण करो। साधु-महात्मा संत तथा भगवन्द्रक्तोंके चरणोंमें इछ अनुराग रक्खा। वे कैसे भी हों उनकी निन्दा कभी मत करो। सबको ईश्वर बुद्धिसे नम्र होकर प्रणाम करो। तुम्हारा कस्याण होगा, में तुम्हें हृदयसे आशीवीद देता हूँ। मेरे इस अमल-विमल शास्त्रसम्मत ज्ञानका तुम विस्तारके साथ भक्तिके प्रन्थोंमें वर्णन करना। मङ्गलमय भगवान तुम्हारा मङ्गल करेंग।' इतना कहकर महाप्रमु चुप हो गये।

महाप्रभुके चुप हो जानेपर सनातनजीने भक्तिभावके सहित महाप्रभुके चरणों में प्रणाम किया और महाप्रभुने उनके शरीरपर हाथ फरते हुए उन्हें आशीर्वाद दिया। इस प्रकार दो महीनोंतक महाप्रभुके समीप काशीमें रहकर सनातन माँति-माँतिके शास्त्रीय प्रश्न पूछते रहे और प्रभु उन्हें प्रेमपूर्वक सभी गुप्त तस्व समझाते रहे। इन दो महीनों में ही सनातनजीने प्रभुसे बहुत-सी भक्तिमार्गकी गूढ़ातिगृढ़ वार्ते समझ छीं, जिनका विस्तारके साथ उन्होंने अपने अनेकों ग्रन्थों में वर्णन किया है।

आराध्यो भगवान् व्रजेशतनयस्तद्धाम वृन्दावनं
 रम्या काचिदुपासना व्रजवधूवगेण या कल्पिता।
 श्रीमद्भागवतं प्रमाणममकं प्रेमा पुमर्थो महान्
 श्रीचैतन्यमहाप्रभोर्भतिमदं तत्राग्रहो नापरः॥

## स्वामी प्रकाशानन्दजी मनसे भक्त बने

भद्रैतबीधीपधिकैरुपास्याः

स्वानम्दसिंहासनस्रब्धदीक्षाः । इटेन केनापि वयं शटेन

दासीकृता गोपवधूविटेन ॥%

( श्रीकृष्णकरणामृत )

श्रीपाद प्रकाशानन्दजीके नामसे तो पाठक पूर्व ही परिचित होंगे । इनकी जन्मभूमि तैलङ्ग देशमें थी । दक्षिण देशकी यात्राके समय श्रीरङ्गक्षेत्रके समीप बलगण्डी नामक प्राममें महाप्रभुने वेङ्कट भट्टके यहाँ चातुर्मास व्यतीत किया था । वेङ्कट भट्ट श्रीवैष्णवसम्प्रदायके वैष्णव थे, उनके भक्ति-भावसे प्रसन्त होकर प्रभुने उनके घर चार मास निवास किया । उन्हींके पुत्र श्रीगोपाल भट्टने प्रभुके बड़ी भारी सेवा की थी और पिताके परलोकगमनके अनन्तर थे प्रभुके आज्ञातुसार घर-वार छोड़कर चृन्दावन वास करने चले गये थे और वहीं अन्ततक श्रीराधारमणजीकी सेवा-पूजामें लगे रहे ।

श्रीगोपाल भट्टजीके पिता तीन भाई थे । सबसे बड़े तो इनके पिता श्रीवेद्धट भट्ट, मध्यम त्रिमल भट्ट और छोटे ये ही श्रीपाद प्रकाशानन्दजी

 अदैतमार्गके पथिकोद्वारा उपास्य और आत्मानन्दसिंहासन-पर दीक्षा पाये हुए इमें गोपरमणियोंके किसी कुटिल कामुकने इठात् अपना दास बना छिया ।

महाराज थे। संन्यासके पूर्व इनका घरका नाम क्या था, इसका पता अभीतक नहीं चला । ये संत्यासी हो जानेपर भी अपने भतीजे गोपाल भइसे अत्यधिक स्नेह रखते थे। ये जानते थे कि गोपाल एक होनहार युवक है, कालान्तरमें यह जगत्प्रसिद्ध पण्डित बन सकेगा, किन्तु जब उन्होंने सना कि एक बङ्गाली युवक साधुके संसर्गरे गोपाल शास्त्रोंका पठन-पाठन छोडकर 'कृष्ण-कृष्ण' रटने लगा है, तब उन्हें कुछ मानसिक द्रःख भी हुआ और उनकी इच्छा उस युवक संन्यासीसे शास्त्रार्थ करनेकी हुई । प्रेमका आकर्षण कई प्रकारसे होता है । कभी तो किसीकी प्रशंसा सनकर मन ही मन डाह होता है और उसके प्रति मनमें एक स्वाभाविक-सा स्नेह उत्पन्न हो जाता है। जिसके गणोंसे हम डाह करते हैं। उसीके प्रति हृदयमें अपने आप ही प्रेम उत्पन्न हो रहा है। इससे घबडाकर हम उस व्यक्तिकी खुल्लमखुल्ला निन्दा करने लगते हैं। इससे हम अपनी स्वाभाविक वृत्तिको दबाना चाहते हैं, किन्त ऐसा करनेसे वह और भी अधिक उभरती है। द्वेषभावसे ही सही चित्त उससे मिलनेके लिये सदा व्याकल-सा बना रहता है और उसका प्रसंग आनेपर रागवश उसके लिये दो-चार कड़वे शब्द अपने-आप ही मँहसे निकल पड़ते हैं। प्रकाशानन्दजीका भी प्रभक्ते प्रति ऐसा ही अनुराग हो गया था। जब उन्होंने सना कि जिस संन्यासीने हमारे भ्रातपुत्र गोपालको बहकाया है, उसीने सार्वभौम भद्रान्वार्य-जैसे परम विद्वान पण्डितको अपने वडामें कर रक्ता है और वे उसे अवतार समझते हैं। इससे उनकी जिज्ञाला और बढ गयी। उसी जिज्ञालाके फलस्वरूप उन्होंने प्रभुके पास व्यंगपूर्ण पत्र भेजे थे, जिन्हें पाठक प्रथम ही पढ चुके होंगे ।

अव जब उन्होंने सुना कि वही युवक संन्यासी यहाँ काशीमें आया है, तब तो वे किसी प्रकार प्रभुसे भेंट करनेकी बात सोचने छगे। किन्तु भेंट हो कैसे ! प्रकाशानन्दजी काशीके प्रतिष्ठित पण्डित और सम्माननीय संन्यासी थे। वे वहाँके मठधारी संन्यासियों में सर्वश्रेष्ठ संन्यासी समझे जाते थे। वे किसी अनजान संन्यासीके पास मिलने कैसे जाते ? कोई वयोद्रुद्ध, विद्याद्रुद्ध, प्रसिद्ध और प्रतिष्ठित होते तो वे सम्भवतया चले भी जाते, परन्तु महाप्रभु युवक थे, उनकी दृष्टिमें वे भारी पिल्डत भी नहीं थे, प्रसिद्धि भी उनकी दृषर नहीं थी, उन्होंने हेय सम्प्रदायके भारती संन्यासीसे दीक्षा ली थी, इस कारण अपनेको प्रसिद्ध पिल्डत और प्रतिष्ठित समझनेवाले दण्डी संन्यासी प्रकाशानन्दजी प्रभुसे मिलने नहीं गये । यद्यपि प्रभुके निवासस्थानसे प्रकाशानन्दजीका मठ कोई बहुत दूर नहीं या । उनका मठ भी विन्दुमाधवके समीप ही या और प्रभु भी उपर ही तपन मिश्रके यहाँ ठहरे हुए थे। प्रभुने स्वयं उनके पास जानेकी आवश्यकता नहीं समझी, क्योंकि महाप्रभु बड़े ही संकोची थे। बड़ोंके सामने बोलनेमें उन्हें बहुत संकोच होता या। इसल्ये उन्होंने सोचा उनके पास जायेंगे तो कुछ-न-कुछ वाद-विवाद छिड़ ही जायगा। इसल्ये वे भी उनके पास नहीं गये और दस-वारह दिन ठहरकर श्रीष्ट्रन्दावनको चले गये।

वृन्दावनसे लौटकर प्रभु दो महीनोंतक काशीमें रहे। इस प्रवासमें प्रभु बहुत ही साधारण संन्यासीकी तरह रहते थे। वे न तो कहीं बाहर भिक्षां के लिये जाते थे और न संन्यासियों के दर्शनों को जाते। केवल चन्द्रशेखरके घरसे गङ्गास्तानको और विश्वनाथजीं के दर्शनों को जाते, और तपन मिश्रके घर मिक्षा करके वहीं भगवजाम संकीतंन और जप करते रहते। इसलिये उनके दो-चार अन्तरङ्ग भक्तों को छोड़कर प्रभुकी महिमा किसीपर प्रकट नहीं हुई! प्रकाशानन्दजी मन-ही-मन सोचते—'सचमुच यह कोई अजीव ही संन्यासी है। हमारे साथ इतना परिचय होनेपर भी यह हमारे मठमें नहीं आता है और न संन्यासियों की सभामें सम्मिलित होता है। अवस्य ही कोई विलक्षण पुरुष है।

जो महाराष्ट्रीय ब्राह्मण प्रभके चरणोंमें अत्यधिक अनराग रखते थे। उनका घर श्रीप्रकाशानन्दजीके मठके समीप ही था । वे प्राय: उनके पास जाया-आया करते और उनकी यथाशक्ति द्रव्यादिसे सेवा-श्रश्रेषा भी किया करते । जब-जब महाप्रभका प्रसंग छिडता तभी तब प्रकाशानन्दजी प्रभक्ते ऊपर कटाक्ष करते और उनके लिये निन्दासचक शब्दोंका प्रयोग भी कर बैठते । वैसे उनका हृदय सरस था । कवि-प्रकृतिके थे । भावक थे । मिलनसार थे, प्रणयके ऐकान्तिक उपासक थे; किन्त अभीतक उनकी भावकताको अद्वैतवेदान्तकी प्रखर युक्तियोंने प्रच्छन कर रखा था। अभी-तक उनकी सरसता और प्रणयोत्सुकता प्रस्फुटित नहीं हुई थी। प्रायः देखा गया है कि ऐसे भारी विद्वानोंकी भावकता किसी परम भावक महापुरुषके संसर्गसे ही एकदम विकसित हो जाती है। ईसाके प्रधान शिष्य सेण्ट पाळ पहले शब्क और नास्तिक थे। जब उन्होंने ईसाको श्रूलीपर हँसते हए चढते देखा तब उनकी भावकता एकदम फूट पड़ी और वे ही पीछेसे ईसाई धर्मके सर्वश्रेष्ठ प्रचारक हुए । खामी विवेकानन्द पहले नास्तिक प्रकृतिके घोर कतकी थे। परमहंस रामकृष्णदेवके हाथ फेरते ही न जाने उनकी नास्तिकता कहाँ भग गयी और अन्तमें वे ही भगवान रामकृष्णदेवके मिशनको विश्वव्यापी बनानेवाले प्रधान पुरुष हुए । इसी प्रकार स्वामी प्रकाशानन्द जीकी भी ललित वृत्तियाँ श्रीचैतन्य-चरणोंके दर्शनसे ही विकसित हुई । अन्तमें उन्होंने श्रीचैतन्यके गुणगानमें इतनी सन्दर कविता लिखी कि जिससे कठोर-से-कठोर भी हृदय द्रवीभृत हो सकता है। इनके बनाये हए श्रीचैतन्यचन्द्रामृत काव्यकी जितनी भी प्रशंसा की जाय उतनी ही कम है। अस्त्र ।

उस महाराष्ट्रीय सजनने एक दिन बातों ही-बातों में स्वामीजीसे कहा—'स्वामिन ! उन बङ्गाली वैद्यके यहाँ जो संन्यासी ठहरे हुए हैं, उनके चेहरेमें कितना भारी आकर्षण है। जो एक बार उन्हें देख लेता है

चै० च० ख० ४--१०--

वहीं उनका बन जाता है। उनकी वाणीमें अपार करुणा है। भगवत्-गुण-गान करते-करते वे मूर्छित हो जाते हैं। एकदम तन्मय होकर श्रीकृष्णकथा कहते हैं।

प्रकाशानन्दजीने कहा--(अरे, क्या हम उन्हें जानते नहीं हैं ? खब जानते हैं। वे कोई आकर्षण मनत्र जानते हैं। इसीसे तो उन्होंने सार्वभौम-जैसे विद्वानको बहुका लिया; किन्तु यहाँ उनकी दाल नहीं गलनेकी। इस विश्वनाथजीकी पुरीमें उनकी भक्तिको कोई दो कौड़ीमें भी न पुछेगा। यहाँ स्त्रियोंकी तरह नाचनेवाले न मिलेंगे। बङ्गालियोंकी तरह यहाँ भावक और भोले-भाले अनपढ आदमी नहीं हैं । यहाँके भंगी-चमारतक ब्रह्मशानकी बातें जानते हैं। इस बातके सननेसे उन महाराष्ट्रीय सजनको बढ़ा दुःख हुआ । वे सोचने लगे--- इतने भारी विद्वान् और त्यागी पुरुषोंके हृदयमें भी डाइकी अग्नि इतनी प्रबल होती है। इतने ज्ञानी होनेपर भी लोग दूसरोंकी प्रशंसा नहीं सुन सकते। मनमन प्रतिष्ठाकी इच्छा बड़ी ही प्रबल होती है । महान पण्डित-से-पण्डित भी अपनी प्रतिष्ठा स्थापन करनेके निमित्त दसरोंकी निन्दा करनेमें सङ्घोच नहीं करते । लोकैपणा कितनी प्रवल है !' दूसरे दिन दुखी चित्तसे उस भावक सजनने प्रमुसे सभी बातें कहीं और वह करणस्वरमें कहते लगा-प्रभो ! स्वामीजी कहते थे यहाँ उनकी भक्तिको कोई दो कौडीमें भी न पछेगा।'

प्रभुने कहा—'हमें दो कौड़ियोंसे करना ही क्या है ? मुफ्त तो कोई लेगा ? हम तो वैसे ही छुटा देंगे ! इसपर भी कोई न लेगा तो फेंककर चले जायँगे। कभी तो कोई उठा ही लेगा।'

प्रभुके ऐसे सरल और विदेशसे रहित उत्तरको सुनकर महाराष्ट्रीय सजनकी श्रद्धा प्रभुके चरणोंमें और भी अधिक बढ़ गयी और वे सोचने छमे कि 'जब इनकी एक एक बातका मेरे ऊपर इतना प्रमाव पहता है, तब यदि प्रकाशानन्दजीसे इनका साक्षात्कार हो जाय तब तो उनका उद्धार ही हो जाय । वे मूर्ख नहीं हैं, हठी नहीं हैं, सूखी तबीअतके नहीं हैं। प्रमुसे बातें करते ही वे पानी पानी हो जायँगे और सभी निन्दा करना भूळकर इनके सेवक बन जायँगे, किन्तु मेंट हो तो कैसे हो ? वे यहाँ आवेंगे नहीं, प्रमु वहाँ जानेको राजी न होंगे ।' वे सजन इसी चिन्तामें पड़ गये । अपने मनोगत भाव उन्होंने तपन मिश्र, चन्द्रशेखर तथा और भी दो-चार प्रमुके भक्तोंके सामने प्रकट किये । तपन मिश्रनं कहा—'एक युक्ति हो सकती है। कोई सभी संन्यासियोंका निमन्त्रण करे और प्रमुसे भी वहाँ चळनेका बहुत आग्रह करे, तो प्रमु अपने प्रिय भक्तके आग्रहकी कभी अवहेळना न करेंगे, अवश्य ही चळे जायँगे।'

यह मुनकर उस महाराष्ट्रीय सजनने जल्दीसे कहा—'इसके लिये में स्वयं तैयार हूँ। यह कौन-सी बढ़ी बात है। किन्सु आप प्रभुको ले चलनेका जिम्मा लें।'

तपन मिश्रने कहा—'अजी हम सभी पैर पकड़ लेंगे, चलेंगे कैसे नहीं। तुम सभी ठीक करो।' वे सजन अच्छे धनिक थे। हजार-पाँच सौ रुपये खर्च करना उनके लिये कोई किन काम नहीं था, फिर ऐसे पुण्यकार्यका अवसर तो बड़े सौभाग्यसे मिलता है। इसल्पिये उन्होंने काशिक सभी मठोंके और विरक्त संन्यासियोंको निमन्त्रित किया। ठीक समयपर सभी संन्यासी अपने-अपने साथी और शिष्योंके सहित उस सजनके घरमें आ उपस्थित हुए। महाराष्ट्रीय सजनने सभीके बैठनेके लिये गई, तिकये, गलीचे आदिका बड़ा ही सुन्दर प्रबन्ध किया मा मठधारी महन्त सभी बड़े-बड़े तिकयोंके सहारे गलीचोंपर बैठ गये। उनके इधर-उधर उनके शिष्य बैठे हुए वेदान्तविषयक बार्ते करने लगे। कोई 'विवेक-चूहामणि'का क्रोक बोलता, तो कोई शाह्रर-माण्यकी

ही पंक्तिको बोल उठता और निर्विशेष ब्रह्मकी विद्विमें अपने सारे पाण्डित्यको खर्च कर देता । सबके बीचमें श्रेष्ठ आसनपर श्रीमत्प्रकाशानन्दजी सरस्वती बैठे हुए थे। उस समय दण्ड धारण किये हुए वे देवताओंसे घिरे हुए ब्रह्माजीके समान प्रतीत होते थे अथवा ऐसे माल्यम होते थे जैसे नैमिपारण्यके पुण्यतीर्थमें श्रीनकजी अपने अहासी हजार शिष्योंके मध्यमें बैठे हुए उनकी शास्त्र-चर्चा सुन रहे हों । उसी समय वह महाराष्ट्रीय सज्जन प्रभुके समीप पहुँचे । प्रभुको निमन्त्रित तो पहलेसे ही कर रक्खा था। अय उन्होंने जाकर कहा—'प्रभो ! सभी महात्मा आपकी ही प्रतीक्षा कर रहे हों।'

प्रभुने सङ्कोचयुक्त विवशताके स्वरमें कहा—'भैया, इतने बड़े-बड़े महात्माओं के बीचमें मुझे क्यों हो जाते हो १ मैं वहाँ क्या करूँगा १ सुम्हारे घर फिर किसी दिन भिक्षा कर आऊँगा।'

पैर पकड़े हुए अत्यन्त ही कातर वाणींसे रोते-रोते उन महाराष्ट्रीय सजनने कहा—-'प्रमो ! मैंने सारा आयांजन तो केवल आपके ही लिये किया है। आप न पधारेंगे तो मेरा सभी व्यर्थ हो जायगा। आप इस दीन हीन कंगालके उत्पर कृपा अवश्य करें और अपनी पद-भूलिसे इस अधमके सदनको पावन कर इसे कृतार्थ करें। उन सजनकी प्रार्थनाका सभीने समर्थन किया। भक्तवत्सल प्रभु सहमत हो गये और वे चलनेके लिये तैयार हुए। प्रभु सनातनजीके कन्धेपर हाथ रक्ले हुए थे। पीछे-पीछे चन्द्रशेखर, तपन मिश्र तथा दो-चार भक्त और भी चल रहे थे। घरके दरवाजेपर पहुँचकर प्रभुने सनातनजीके कन्धेसे हाथ हटा लिया, वे नीची हिष्ट किये हुए धीरे-पीरे परमें पहुँचे। सेवक जल लेकर फौरन प्रभुके पैरोंको धोनेके लिये बढ़ा। प्रभुने सक्कोचसे पैरोंको खींचते हुए खयं ही पैर धो लिये और वहीं अस्त-व्यस्तभावसे मोरीके पास ही कीचमें बैठ गये।

संन्यासी-मण्डलीमें सन्नाटा छा गया। शास्त्रार्थ करना सब भूल गये। सभी एकटकभावसे प्रभुकी ओर देखने लगे। तीस-बत्तीस वर्षकी



अवस्थाका एक परम तेजस्वी रूपलावण्ययुक्त युवक संन्यायी विना किसी दिखावेके चुपचाप मोरीके पास बैठ गया है, इस बातसे सभीको परम आश्चर्य हुआ । प्रमुका शरीर बड़ा ही सुकुमार या, उनके दादी-मूँछें बहुत ही कम निकली यों, वे भी एकदम मुझी हुई यों, इसिल्ये देखनेमें वे सोलह वर्षके से बालक प्रतीत होते थे । उनके गुलावकी पंखड़ियोंके समान दो छोटे-छोटे अरुण रंगके समान ओष्ठ दूरसे ही अपनी गाड़ी लालिमाके कारण चमक रहे थे । प्रमु विना किसीकी ओर देखे चुपंचाप सिर छकाये हुए बैठे थे । उपस्थित सभी संन्यासी कोई उँगलीके इशारेसे, कोई भकुटीके सङ्केतसे, कोई बहुत ही हलकी आवाजसे प्रमुके ही सम्बन्धमें कुछ कहने लगे। प्रकाशानन्दजी इनके तेज, रूप-लावण्य, नम्रता, शालीनता और प्रभावको ही देखकर समझ गये कि ये ही महाप्रमु चैतन्यदेव हैं । किन्तु सबके सामने अपनी प्रतिष्ठाको बनाये रखनेके निमित्त उन्होंने गृहपति उन महाराष्ट्रीय सजनसे पृद्धा—पंथे स्वामीजी कहाँसे आये हैं ?'

उन्होंने धीरेसे कहा—'ये वे ही बङ्गाली स्वामीजी हैं। जिनके सम्बन्धमें मैंने आपसे कहा था।'

प्रसन्नता प्रकट करते हुए प्रकाशानन्दजीने कहा—अोहो ! ये ही श्रीकृष्णचेतन्य भारती हैं । इनकी प्रशंता तो हम बहुत दिनोंसे सुन रहे हैं । आज इनके खूब दर्शन हुए । ( प्रभुको लक्ष्य करके ) आप वहाँ क्यों बैठ गये, यहाँ आइये । आपका वहाँ बैठना शोभा नहीं देता ।'

प्रमुने सिरको नीचे किये हुए घीरेसे उत्तर दिया— भगवन् ! मैं हीन सम्प्रदायवाला हूँ, भला आपके बराबर कैसे बैठ सकता हूँ । यहीं ठीक बैठा हूँ ।'

प्रकाशानन्दजी प्रभुकी सरलता और नम्रताको देखकर एकदम मन्त्र-मुग्धन्ते हो गये । जब दो-तीन बार कहनेपर भी प्रमु अपने स्थानते नहीं उठे तब तो प्रकाशानन्दजी स्वयं उठकर गये और प्रभुका हाथ पकड़कर उन्हें अपने सामने ही गद्दीपर विठा लिया। अत्यन्त ही सङ्कोचके साथ प्रमु विवशता-सी दिखाते हुए सिकुड्कर बैठ गये। प्रमु धीरे-धीरे मगवन्नामोंको उच्चारण कर रहे थे। मगवन्नाम-उच्चारणसे जिस प्रकार वायु लगनेसे कमलकी पेंखुहियाँ हिलती हैं, उसी प्रकार उनके विम्वा-फलके समान दोनों अधर हिल रहे थे। कुछ वातें करनेनी इच्छासे प्रसन्न छेड़ते हुए प्रकाशानन्दजीने कहा—'स्वामीजी! मैं आपसे एक शिकायत करना चाहता हूँ, आप पहले आये और मुझसे विना ही मिले चले गये। साधुओंके सम्बन्धी साधु ही होते हैं। वाराणसीमें आपका एक मठ था, उसमें न आकर आप गृहस्थियोंके यहाँ ठहरे और मुझसे मिले भी नहीं। मालूम पड़ता है आप मुझे अपना नहीं समझते।'

प्रभुने इस बातका कुछ भी उत्तर नहीं दिया । उसी समय एक चुलबुले-से युवक संन्यासीने धीरेसे कहा— भौनं स्वीकृतिलक्षणम्' । ॥ इस बातके सुनते ही संन्यासीमण्डलीमें जोरका कहकहा मच गया । सबके चुपचाप हो जानेपर प्रभुने धीरे-धीरे लजाके स्वरमें कहा— 'आप गुरुजनोंके सामने में क्या मुख लेकर आऊँ । अपनेमें इतनी योग्यता नहीं समझी कि आपके दर्शन कर सकूँ, इसी सक्कोचसे नहीं आया ।'

बातको बदलते हुए प्रकाशानन्दजीने कहा— तुमने कटवाके केशव भारतीसे ही संन्यास लिया है न ?'

प्रभुने धीरेसे कहा-- 'जी हाँ, वे ही मेरे दीक्षागुरु हैं।

प्रकाशानन्दजीने कुछ रुक-रुककर कहा—'एक बात पूछना चाहता हूँ, गुम बुरा न मानो तो पूछूँ ?'

प्रभुने दीनताके स्वरमें कहा—'आप कैसी बात कर रहे हैं। आप तो मेरे हितकी ही बात पूछेंगे। आप तो गुरुजन हैं। सदा हमारा कल्याण ही चाहेंगे।'

चुप हो जाना स्वीकृतिका लक्षण है।

प्रकाशानन्दने कहा—्हाँ, मैं यह पूछना चाहता हूँ कि संन्यासीका मुख्य धर्म है कि वह भिक्षापर निर्वाह करता हुआ, सदा वेदान्तचिन्तन करता रहे । युक्तिसे, शास्त्रप्रमाणसे, आप्त पुरुषोंके वाक्योंद्वारा इस सत्य-से प्रतीत होनेवाले जगत्की सदा निस्तारताहीको सोचता रहे। तुम वेदान्तका चिन्तन छोड़कर यह हरिनामस्मरण क्यों कर रहे हो?

प्रभुने नम्रताके साथ कहा—'मगवन् ! मेरे गुरुदेवने मुझे ऐसा ही उपदेश दिया है। उन्होंने मुझे वेदान्तशास्त्रका अनिधकारी समझ-कर इसी मन्त्रका उपदेश दिया और आज्ञा की कि इसीका जप किया करो। उन्होंने कहा था—'कलियुगमें और कोई सुगम साधन ही नहीं—

## हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवछम्। कलौ नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरम्यथा॥

इसीलिये में दिन-रात्रि इसीका जप करने लगा । निरन्तरं के जपसे या इसीका ध्यान रहनेसे मेरे दिमागमें कुछ गर्मी सी चढ़ गयी । में पागल-सा हो गया, घर-बार कुछ भी अच्छा नहीं लगने लगा । ऑखोंमें-से आप-से-आप ही अश्रु बहने लगे । तब तो मैं घवड़ाया और मैंने गुरु महाराजसे पूछा—'भगवन् ! आपने मुझे यह कैंसा मन्त्र दे दिया । इससे तो मैं पागल हो गया । तब उन गुरु महाराजने श्रीमद्भागवतके कुछ क्लोक सुनाकर मुझसे कहा—'यह स्थिति बुरी नहीं है । यह ग्रुम लक्षण हैं । तुम इसी प्रकार जप करते जाओ ।' अतएव भगवन् ! मैं उसी दिनसे इसीका सदा जप करता रहता हूँ । नित्य जपनेसे समझ लीजिये या अम्यास समझ लीजिये, इस नाममें ऐसी आसिक-सी हो गयी है कि मैं छोड़नेकी कोशिश मी करूँ तो भी यह नहीं छूटता ।'

प्रभुकी बात सुनकर बातको टाल्ते हुए प्रकाशानन्दजी कहने लगे—'हरिनामस्मरण बड़ा उत्तम है। कल्सिन्तरण उपनिषद्में भगवजामकी बड़ी महिमा लिखी हैं। किन्तु तुम ब्रह्मसूत्रोंसे उदासीन-से क्यों हो ! वेदान्तदर्शनको क्यों नहीं मानते !'

नम्रताके साथ प्रभुने कहा—'भगवन् ! ऐसा कौन वेदोंको माननेवाला आस्तिक पुरुष होगा जो भगवान् व्यासदेवजीके ब्रह्मसूत्रोंको न मानता हो ?' प्रकाशानन्दजीने कहा—'वेदान्तसूत्रोंमें निर्विशेष ब्रह्मका प्रतिपादन किया गया है । अहंब्रह-उपासनाद्वारा निर्विशेष ब्रह्मका चिन्तन न करके नाच-गानमें रत रहना तो वेदान्तसूत्रोंके न माननेके ही वरावर है।'

प्रभुने कहा—-भैं इस बातको नहीं मानता कि ब्रह्मसूत्रों में भगवान् व्यासने केवल निर्विशेष ब्रह्मका ही प्रतिपादन किया है। मेरा मत तो ऐसा है कि इसमें सविशेष गुणविशिष्ट ब्रह्मका ही वर्णन प्रधानताके साथ किया गया होगा।

कुछ चौंककर और चारों ओर संन्यासियोंकी ओर देखकर प्रकाशानन्दजी कहने छगे—'यह तुम कैसी अशास्त्रीय-सी बात कह रहे हो ! ब्रह्मस्त्रके प्रत्येक स्त्रमें निर्विशेष निर्मुण ब्रह्मका ही प्रतिपादन किया गया है । भगवान् शङ्कराचार्यने विस्तारके सिहत अपने भाष्यमें इसका वर्णन किया है । क्या तुमने शारीरक भाष्य नहीं पढ़ा है या शङ्कराचार्यको ही नहीं मानते हो ?'

प्रभुने कहा—'मैंने श्रीसार्वभौम भट्टाचार्यसे शारीरक माध्य सुना है और अपनी तुच्छ बुद्धिके अनुसार कुछ समझा भी है। भला, जगद्गुरु शङ्कराचार्यको कौन नहीं मानेगा ? वे ही तो दस नामी शाङ्कर सम्प्रदायके आदि आचार्य और जगन्मान्य गुरु हैं। उनके श्रीचरणोंमें मैं पूर्ण श्रद्धा रखता हूँ।

प्रकाशानन्दजीने कहा—- पह तो न मानना ही हुआ जो उनके भाष्यके विरुद्ध बातें कहते हो। भगवान् व्यासके असली भावोंको तो शक्कर भगवान् ने ही समझा है, उन्होंने सम्पूर्ण भाष्यमें उसी एक निर्मुण, निर्विशेष उपाधिरहित अखण्ड सत्ताका वर्णन किया है। जब जगत् वास्तवमें कुछ है ही नहीं और जीव ब्रह्ममें जब कुछ भेद ही नहीं, तब स्तुति कैसी ? विनय और प्रार्थना किसकी ? सब नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त ब्रह्मस्वरूप ही तो हैं। ब्रह्मके अतिरिक्त कुछ है ही नहीं, जो कुछ यह भास रहा है, स्वप्नके पदार्थोंके समान सब मिथ्या है।

प्रभुने कहा—्ध्यास भगवान्ते तो ब्रह्मसूत्रोंका भाष्य स्वयं ही किया है और उस भाष्यको करनेपर ही उन्हें शान्ति प्राप्त हुई है और तभीसे उन्होंने और कुछ लिखना ही छोड़ दिया है। श्रीमद्भागवत ही ब्रह्मसूत्रोंका निर्विवाद भाष्य है। यह भगवान् व्यासदेवकी अन्तिम कृति है, इसमें जो कुछ कहा गया है वही सबसे अधिक मान्य है। अप तो सर्वशास्त्रवेत्ता हैं, ठीक-ठीक बताइये श्रीमद्भागवतमें निर्विशेष ब्रह्मकी प्रधानता है या साक्षात् श्रीकृष्णचन्द्रको ही सविशेष पूर्णब्रह्म परमात्मा बताया गया है ?

प्रकाशानन्दजीने कहा—'हाँ, यह तो सत्य है कि श्रीमद्रागवतको भगवान् व्यासदेवने सभी शास्त्रोंका सार लेकर बनाया है। श्रीनारदजीके उपदेशसे उन्होंने भगवान्की लीलाओंका वर्णन करनेसे परम शान्ति भी

सर्ववेदान्तसारं द्वि श्रीभागवतिमध्यते ।
 तद्रसामृतनृप्तस्य नान्यत्र स्थाद्रतिः कचित् ॥
 (श्रीमद्भा०१२।१३।१५)

प्राप्त की है और आत्माराम मुनियोंतकके लिये उन्होंने प्रन्थके आदि-में भगवत्-भक्ति करते रहनेका संकेत करके उसका कारण वताया है—

> आत्मारामाश्च मुनयो निर्मन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुकी भक्तिमिरथंभूतगुणो इरिः ॥

(श्रीमद्भा०१।७।१०)

अर्थात् 'भगवान्के गुणोंमें दिव्यता ही ऐसी है कि कैसे मी अज्ञान-रहित आत्माराम मुनि क्यों न हों, वे भी भगवान्की अहेतुकी मिक्त करते ही हैं। इस बातको मैं मानता हूँ, किन्तु भगवान् राङ्कराचार्यजीने जो एकदम सविशेष ब्रह्मको गौण बताकर और परम साध्य निर्विशेष ब्रह्मको ही माना है, यह क्यों ? यही मेरी शङ्का है।

प्रभुने कहा— 'भगवान् राङ्कराचार्य श्रीमद्भागवतको भी यथाविधि जानते थे, भागवतके प्रति भी उनकी परम श्रद्धा थी। इस बातको भी वे जानते थे कि श्रीमद्भागवत भगवान् व्यासदेवजीद्वारा प्रकट हुआ और उसके प्रतिपाद्य सविदोष सिंबदानन्दस्वरूप श्रीकृष्ण ही हैं। फिर भी उन्होंने निर्विदेश ब्रह्मको ही अपने भाष्यमें प्रधानता देते हुए उसे ही चरम लक्ष्य माना है। यह उनकी महानता ही है। महान् पुरुषोंके सिवा ऐसा साहस कोई दूसरा नहीं कर सकता। उन्होंने लोककल्याणके ही निमित्त ऐसा किया है।

प्रकाशानन्दजीने कहा—'सूत्रोंके अर्थका अनर्थ करनेमें कौन सा लोककल्याण है ?'

प्रभुने धीरेंसे कहा—'भगवन्! अर्थ कैसा और अनर्थ कैसा? ये तो सब बुद्धिके विकार हैं। असली पदार्थ कहीं शब्दोंद्वारा व्यक्त किया जा सकता है या उसकी सिद्धि तर्कके द्वारा की जा सकती है ? असली पदार्थ तो अनुभवगम्य है। किसी पदका कुछ भी अर्थ लगा लें, सभी ठीक है। अर्थ लगानेमें बुद्धिचातुर्यके सिवा और है ही क्या ? अर्थ लगाना, व्याख्यान करना, भाष्य और पुस्तकोंकी रचना करना यह सब लैकिकी बुद्धिका काम है, इससे मुक्ति थोड़े ही मिल सकती है ? केवल लोगोंका मनोरखन करना है।

प्रकाशानन्दजीने कहा—'हाँ, यह तो बताओं कि भगवान् शंकरने क्या सोचकर जगत्को एकदम उड़ा दिया और निर्विशेष ब्रह्मको ही परमसाध्य तत्त्व माना ?'

प्रभुने घीरे घीरे मधुर स्वरमें कहा— 'भगवन् ! शङ्का या तर्कका होना अज्ञान या पूर्वजन्मकृत पापांका फल है । वे महाभाग पुरुष घन्य हैं जिन्हें ईश्वरके अस्तित्वमें किसी प्रकारकी शङ्का ही नहीं उठती । वे ईश्वरको सर्वशक्तिमान् और सर्वान्तर्यामी और चराचर विश्वका साक्षी मानकर उन्हींका चिन्तन करते रहते हैं। उनके लिये पढ़ना, लिखना, वातें करना और ध्यान-उपासना करना आवश्यक नहीं । जो सदा भगवान्को सर्वत्र समझकर और सभीमें भगवत् बुद्धि रखकर व्यवहार करेगा, उससे कभी अनर्थका काम होनेका ही नहीं। प्रत्यभार तो अज्ञानका चिह्न है। जिन्हें भगवान्के सर्वान्तर्यामीपनेका विश्वास नहीं, जिनके मनमें भाँति-माँतिकी शङ्काएँ सदा उठा ही करती हैं, उन्हींके लिये शास्त्र हैं कि शास्त्रोंके द्वारा वे अपनी तार्किक बुद्धिको श्रद्धामय बना लें। यदि अन्ततक बुद्धि तर्कमें ही फँसी रही तो शास्त्रोंका पढ़ना व्यर्थ है, शास्त्रोंके पठनका फल है तर्काती होकर श्रद्धास्त्र बना जाना । जो जैसा तार्किक होता है, उसके लिये वेसे ही शास्त्रकी आवश्यकता होती है।

दो प्रकारके पुरुष होते हैं—एक हृदयप्रधान, दूसरे मस्तिष्क-प्रधान । हृदयप्रधान कम होते हैं, मस्तिष्कप्रधान अधिक होते हैं। मस्तिष्कप्रधानवाले विना तर्कके किसी वातको मानते ही नहीं। जैसे विषकी ओषि विष ही है, अग्निके जलेको तेल लगाकर अग्निसे सेकनेसे ही ठीक होता है, उसी प्रकार तर्कवालोंकी बुद्धिको तर्क-द्धारा ही परास्त करना चाहिये। तर्क करते-करते बुद्धिको हतने स्क्ष्म विषयमें ले जाना चाहिये। तर्क करते-करते बुद्धिको हतने स्क्ष्म विषयमें ले जाना चाहिये कि वहाँसे आगे जानेकी बुद्धिकी हाकि ही न रहे। तर्क करनेसे स्थूल बुद्धि स्क्ष्म हो जाती है और स्क्ष्म बुद्धि ही परमार्थकी ओर वढ़ सकती है। मगवान् शक्करने तर्क और युक्तियों-द्धारा मगवत्तस्वको इस खूवीके साथ वर्णन किया है कि मारी-से-मारी तार्किक भी वहाँसे आगे नहीं बढ़ सकता। सचमुच मगवान् शक्करने तर्कका अन्त कर डाला है। वेदान्तश्रवण और पठनका इतना ही प्रयोजन है कि जिनकी बुद्धि तार्किक है वे उसके द्धारा उसे स्क्ष्म और परिष्कृत बनाकर उसे परमार्थगामिनी बनावें। सदा तर्कोमें ही फँसे रहना लक्ष्य नहीं है, क्योंकि परमार्थका मार्ग तो तर्कातीत है।

अज्ञानमें और श्रद्धामें आकाश-पातालका अन्तर है। अज्ञानीकों भी तर्क नहीं उठता किन्तु वह परमार्थकी ओर योड़े ही वढ़ सकता है, जबतक उसे सबी श्रद्धा न हो। और जिसके हृदयमें श्रद्धा है, वह कभी अज्ञानी रह ही नहीं सकता क्योंकि सबी श्रद्धा तो विचारका अन्त होनेपर होती है। जहाँ तर्क और शक्का उठना पूर्वजन्मकृत पापोंका फल है, वहाँ तर्क उठनेपर आलसी और अज्ञानियोंकी माँति उसे दवाना भी महापाप है। ऐसा आलसी परमार्थी हो ही नहीं सकता। वह असली श्रद्धालु न होकर श्रद्धालु बननेका ढोंग करता है और ढोंगींसे भगवान् बहुत दूर रहते हैं।

जो हृदयप्रधान हैं, भावुक हैं, सरल हैं, उनके मनमें शङ्का उठती ही नहीं। वे तो सदा अपने प्यारेका गुणगान ही सुनना चाहते हैं। उन्हें सिवशेष वा निर्विशेषकी सिद्धिसे कोई प्रयोजन नहीं । भक्ति करते चले । सिवशेष-निर्विशेष जैसा भी होगा वह अपने-आप ही प्रकट हो जायगा । उसके लिये तो श्रीकृष्णचरणाम्बुज ही सत्य हैं । जगत् चाहे सत्य हो अथवा असत्य, इससे उसे कोई प्रयोजन नहीं ।'क्ष

प्रकाशानन्दजीने कहा—'तब तो यह दम्भ हुआ कि समझते कुछ और हैं और सिद्ध कुछ और करते हैं। भगवान् शङ्कर तो इस जगत्को निकालमें भी सत्य नहीं मानते, वे तो इसे अनिर्वचनीय ब्रह्मकी मायाका एक भ्रमपूर्ण पक्षारा समझते हैं। ऐसा माननेवाले वे सविशेष ब्रह्मकी उपासना करनेको कैसे कहेंगे ?'

प्रभुने कहा— 'कहेंगे क्या ? उन्होंने स्वयं की है, हृदयकी गतिको कोई रोक सकता है ? जगत् नहीं है इम ब्रह्स ही हैं, ये मस्तिष्कके त्रिचार हैं, उनके हृदयसे तो पूछिये । वे स्वयं कहते हैं—

> सस्यिप भेदापगमे नाथ तवाह न मामकीनस्स्वम्। सामुद्रो हि तरङ्गः कचन समुद्रो न तारङ्गः॥

'चाहे जीव-ब्रह्ममें भेद न भी हो, तो भी हे नाथ ! मैं तुम्हारा हूँ किन्तु तुम स्वयं मेरे नहीं हो, 'समुद्रकी तरङ्गें' तो सब कहते हैं, किन्तु 'तरङ्गोंका समुद्र' ऐसा कोई नहीं कहता ।' यह उन महापुरुषके वाक्य हैं जो जीवनभर जीव-ब्रह्मकी एकताको ही सिद्ध करते रहे थे ।'

आश्चर्यके सिंहत प्रकाशानन्दजीने कहा—'यह तो आचार्यका विनोद है, जैसे यहाँ कल्पित जगत् है, वैसे ही व्यवहारमें उन्होंने यह बात कह दी। असलमें जब जगत्का अस्तित्व ही नहीं तो कैसी विनय

श्रीकृष्णचरणाग्मोजं सत्यमेष विजामताम् ।
 जगत् सत्यमसत्यं वा नेतरेति मतिमैम ॥

और कैसी प्रार्थना ? सदा अपनेको ब्रह्म ही समझते रहनेका अभ्यास करते रहना चाहिये।

प्रभुने कहा—'भगवन् ! आपका यह कहना ठीक तो है। किन्तु में किर उसी बातको दुहराता हूँ कि यह संसारसे शुन्ध दुई बुद्धिको बहलानेकी बात है। सबी शानित तो हृदयकी आहसे ही होती है। जब सभी तकोंको भूलकर एकान्तमें भगवान् शङ्कराचार्यजीकी माँति इस प्रकार दीन होकर प्रार्थना करे। तभी हृदयको सबी शानित मिल सकती है। आचार्य-चरण अपनी प्रसिद्ध पट्पदीमें प्रभुसे प्रार्थना करते हैं—

## मरस्यादिभिरवतारैरवतारवता सदा वसुषाम् । परमेश्वर परिपाल्यो भवता भवतापभीतोऽहम् ॥

संसारको त्रिकालमें भी सत्य न माननेवाले भगवाम् राङ्कराचार्य कहते हैं—'आप मत्स्यादि अवतार धारण करके सदा पृथ्वीका परिपालन करते रहते हैं। हे प्रभो ! संसारतापोंसे सन्तप्त हुआ मैं आपकी शरण आया हूँ, आप मेरी रक्षा करें।' यह सञ्चे हृदयकी आवाज है।'

प्रकाशानन्दजीने कहा—-प्यथार्थमें तो यह जगत् असत्य ही है और जीव ही ब्रह्म है। किन्तु जो लोग इसे नहीं समझते और असत्य जगत्को ही सत्य समझते हैं, उनके लिये जैसे भगवान् शक्करने संसारकी व्यावहारिक सत्ता मानी है, उसी प्रकार यह व्यावहारिक प्रार्थना है। वैसे तो मुक्ति ही जीवका चरम लक्ष्य है और भ्रम दूर होते ही इस अज्ञानका नाश हो जाता है और अज्ञानके नाश होते ही जीव ब्रह्मस्वरूप हो जाता है। हो क्या जाता है उसे अपने असली स्वरूपका बोध हो जाता है।

प्रभुने अत्यन्त ही नम्रताके साथ कहा—'भगवन् ! आप ज्ञानी हैं, पण्डित हैं, शास्त्रज्ञ हैं, हम सबके गुरु हैं। आपके सामने मैं कह ही क्या सकता हूँ १ किन्तु मैं फिर कहूँगा, यह हृदयकी बात नहीं है। विचारोंका परिष्कृत खरूप है, भगवन् ! प्रेम ही ब्रह्मका सच्चा स्कर्प है। प्रेमकी उपलब्धि ही जीवका चरम लक्ष्य है। वह कहनेकी चीज नहीं। उसका गान वाणीसे नहीं, हृदयसे होता है, वह कहा नहीं जाता, अनुभव किया जाता है; उसकी सिद्धि नहीं की जाती, वह स्वतःसिद्ध है; उसे साधनोंद्वारा कोई प्राप्त नहीं कर सकता, उसकी प्राप्ति तो प्रभुकृपासे ही होती है। मैं फिर कहता हूँ, भगवान् शक्करने केवल मस्तिष्कप्रधान पुरुषोंकी बुद्धिको अत्यन्त सूक्ष्म करनेके ही निमित्त शारीरक भाष्यकी रचना की है। उनका हृदय तो प्रभुप्रेमके सामने मुक्ति आदिको तुच्ल समझता है। व स्वयं कहते हैं—

काम्योपासनयार्थं यनस्यजुद्दिनं किञ्चित् फर्छ स्वेप्सितं केचित् स्वर्गमथापवर्गमपरे योगादियज्ञादिभिः। अस्माकं यदुनन्दनाङ्ग्रियुगछध्यानावधानार्थिनां किं छोकेन दमेन किं नुपतिना स्वर्गापवर्गेश्च किस्॥ (प्रवोधसुभाकर)

'बहुत लोग प्रतिदिन अनेक कामनाओं के सहित उपासना करके मनोवाष्टिख्त फल चाहते हैं, कुछ लोग यज्ञ यागादिके द्वारा स्वर्गकी इच्छा करते हैं। बहुत से योगादिके द्वारा मुक्तिकी प्रार्थना करते हैं, किन्तु हमें तो नन्दनन्दन श्रीकृष्णचन्द्रके पदारिवन्दों के ध्यानमें ही तत्परताके साथ संलग्न रहनेकी इच्छा है। हमें उत्तम लोकोंसे क्या १ हमें राजा बन जानेसे, स्वर्गसे और यहाँतक कि मोक्षसे क्या लेना १ हमें तो सतत उन्हीं अहण वर्णके चरणोंका ध्यान बना रहे।

इस श्लोकको कहते कहते प्रभुका गला भर आया । उनके शरीरमें सभी सास्त्रिक विकारोंका उदय हो उठा । उन्होंने अपने भावको संवरण करना चाहा, किन्तु वे उसमें समर्थ न हो सके। प्रमुकी आँखें ऊपर चढ़ गर्यों। शरीरसे पसीना निकलने लगा। वेहोश होकर वे वहीं एक तिकयेके सहारे छढ़क गये। उनकी ऐसी दशा देखकर प्रकाशानन्दजी आश्चर्यचिकत हो गये और अपने वक्कसे स्वयं उनको हवा करने लगे। उपस्थित सभी संन्यासियोंपर प्रमुकी बातोंका और उनकी हस अद्भुत दशाका बड़ा ही गहरा प्रभाव पड़ा। बहुत से तो उसी समय 'हरि-हरि' करके नांचने लगे। प्रकाशानन्दजीके हृदयमें भी खलवली मच गयी। उनका मन वार-वार कह रहा था—'और मूर्ल ! तेरे अज्ञानको मिटानेके निमित्त साक्षात् श्रीहरि संन्यासीका वेप धारण करके तेरे सामने उपस्थित हैं; तू इनके पादपद्योंको पकड़कर अपने पूर्वकृत पायोंके लिये क्षमा-याचना क्यों नहीं करता।' किन्तु इतनी भारी प्रतिष्ठाका लालच अभी उनके हृदयमेंसे समूल नष्ट नहीं हुआ था। वे हृदयसे तो प्रमुके चरणोंके दास वन चुके थे। हृदय तो उन्होंने उसी समय श्रीकृष्णचैतन्य-नामधारी हरिके चरणाम्भोजोंमें समर्पित कर दिया था, किन्तु शरीरको अभी लोकलजावश बचाये हुए थे।

उसी समय प्रभुको होश हुआ। वे कुछ लिबत-से हुए तिकयेसे हटकर एक ओर बैठ गये। उसी समय भोजनके लिये बुलावा आ गया। सभी भोजन करने बैठ गये। प्रभुने बढ़े ही सङ्कोचसे संन्यासियोंके साथ बैठकर भिक्षा पायी। अन्तमें वे श्रीप्रकाशानन्दजीके चरणोंमें प्रणाम करके भक्तोंके सहित चन्द्रशेखरके घर चले गये।



## श्रीप्रकाशानन्दजीका आत्मसमर्पण

भ्रातसिष्ठ तले तले विटिपनां प्रामेषु भिक्षामट स्वच्छन्द्रं पित्र यामुनं जलमलं चीराणि कन्धां कुरु । सम्मानं कलयाति घोरगरलं नीचापमानं सुघां श्रीराधामुरलीघरी भज सखे वृन्दावनं मा त्यज ॥३१

भक्तचितचोर श्रीगौराङ्गने श्रद्धैत वेदान्तके प्रकाण्ड पण्डत श्रीप्रकाशानन्दजीका मन हटात् अपनी ओर आकर्षित कर लिया। वे अनजान भोले मनुष्यकी भाँति प्रभुके मनसे चरणिकङ्कर वन गये; क्योंकि वे प्रभुके अपने निजजन थे। प्रभुके चले जानेपर प्रकाशानन्दजी अपने मठमें पहुँचे। वहाँ उन्हें कुछ भी अच्छा नहीं लगने लगा। वेदान्तके ग्रन्थ उन्हें काटनेको दौड़ने लगे। उनका चित्त अब श्रीचैतन्यचरणींके चिन्तनमें ही मुखका अनुभव करने लगा। महाप्रभुकी मनोहर मृतिं उनके हृदयमें गड़न्सी गयी। वे उनकी अनुपम रूपमाधुरीका मन-ही-मन रसाखादन

<sup>\*</sup> हे भैया ! बताज कैसा जीवन तुम्हें बिताना चाहिये ? अच्छा तो सुनो—'देखी, बनकी पुण्यभूमिमें किसी वृक्षके नीचे पड़ रही और भूख लगे तो आसपासके गाँवोमेसे जाकर दुकड़े माँग लाओ । किसीने सम्मानसे भोजन करा दिया या और किसी गाँतिसे प्रतिष्ठा की तो उसे भयद्गर विवके समान समझो । यदि गाँवके मूर्ख आकर तुम्हें देखकर हैंसे और अपमान करें तो समझना ये हमें अमृत पिला रहे हैं । पीनेके लिये दयामरंगबाला सुन्दर स्वच्छ यमुनाजीका जल और ओड़नेके लिये रास्तेमें पड़े हुए विधकोंकी गुदही, इससे अधिक संग्रह ठीक नहीं । बस, श्रीराधारमण बांकेबिहारी मुरलीधरका ध्यान करते हुए वृन्दावनको छोड़कर अन्यत्र कहीं भी मत जाओ ।'

चै० च० ख० ४-११--

करने लगे । उन्हें अपने पूर्वकृत अपराधोंके लिये घोर सन्ताप होने लगा—'हाय, जो इतने सरल हैं, ऐसे विनम्न हैं, इतने सुन्दर हैं—उनके प्रति मैंने कैसे-कैसे कटु शब्द कहे ! उनका श्रीविग्रह कितना तेजोमय, प्रकाशमय और आनन्दमय है, उनके रोम-रोमसे प्रेमका प्रवाह फूट-फूटकर निकल्ता रहता है । सरलताकी तो साक्षात् साकार सजीव मूर्ति ही हैं ।' श्रीमत्प्रकाशानन्दजी ऐसा सोच ही रहे थे कि उसी समय महाराष्ट्रीय सजन वहाँ आ उपस्थित हुए । वे स्वामी प्रकाशानन्दजीको प्रणाम करके थैठ गये और योड़ी देर पश्चात् धीरे-धीरे पूछने लगे—'भगवन् ! आपने उन बङ्गाली स्वामीजीके दर्शन किये । अब तो आपने प्रत्यक्ष ही देख लिया कि उनका शरीर ही प्रेममय है ।'

इतना सुनते ही प्रकाशानन्दजीने उनके पैर पकड़ लिये और रोते-रोते कहने लगे—'भैया! तुमने मेरा उद्धार करा दिया। अभिमानके वशीभूत होकर अपनेको पण्डित समझनेवाले मुझ पिततने उन महापुरुष-की न जाने कितनी बार निन्दा की ? वे तो साक्षात् ईश्वर हैं। शरीरधारी नारायण हैं। उन्होंने जो बातें कहीं सो सभी सत्य हैं।

अपने पैरोंको जल्दीसे खींचते हुए उन महाराष्ट्रीय सज्जनने प्रकाशानन्दजीसे कहा—'भगवन् ! आप यह मुझपर कैसा अपराध चढ़ा रहे हैं! मेरे लिये तो आप भी साक्षात् शङ्कर हैं। आपको क्या शान और क्या अशान ? आप तो सर्वज्ञ हैं। लोकशिक्षणके लिये और भक्तिका माहात्म्य प्रकट करनेके लिये ही आपने ऐसा किया। आपने अपने जीवनमें इस बातको प्रत्यक्ष करके दिखा दिया कि कितना भी भारी शानी क्यों न हो उसे उन अरविन्दाक्ष भगवान् श्रीहरिका आश्रय कभी न लोइना चाहिये। जो शानके अभिमानमें अच्युतका आश्रय त्याग देते हैं उनका अवश्य ही अधःपतन हो जाता है। आपने तो अपने जीवनसे

भक्तिका माहात्म्य प्रकट किया है। भगवन् ! आपके चरणोंमें भेरा कोटि-कोटि प्रणाम है। मैं तो आपको बहुत ही श्रेष्ठ समझता हूँ।'

इस प्रकार बहुत देरतक वार्ते होती रहीं। महाराष्ट्रीय सजन स्वामी-जीसे विदा लेकर अपने घर चले गये। दूसरे दिन इस सुखद संवादको युनानेके लिये वे प्रभुके पास आ रहे थे कि उन्हें रास्तेमें ही गङ्गाकान करके लौटते हुए प्रभु मिल गये। जल्दीमें उन्होंने प्रणाम करके कहा— प्रमो ! प्रमो ! महान् आश्चर्यकी वात ! आपकी माया अपार है प्रमो ! ओहो ! जो आपकी इतनी भारी निन्दा किया करते थे, वे वेदान्त-दिरोमणि श्रीमत्यकाशानन्द अय वालकोंकी माँति रो रहे हैं। अय उन्हें वेदान्तचिन्तन, शास्त्रोंका पठन-पाठन कुछ भी नहीं भाता है, अब वे निरन्तर श्रीचैतन्यचरणोंका ही चिन्तन करते रहते हैं।

इस संवादको सुनते ही प्रमु उछ्छने छो और परम प्रसक्ता प्रकट करते हुए कहने छो—'भगवान् बड़े दयाछ हैं, उन्होंने पूज्यपाद प्रकाशानन्दजीके ऊपर कृपा कर दी। उन्हें प्रेमदान देकर अपना छिया। अहा! उन महापुरुषके चरणोंकी धूछिको मैं अपने मस्तकपर चढ़ाकर अपने जीवनको कृतार्थ करूँगा।' इतना कहते-कहते प्रमु विन्दुमाधवजी-के मन्दिरमें दर्शन करने गये। भगवान्की मनोहर मूर्तिके दर्शनोंसे प्रभु भावावेशमें आकर नृत्य करने छो। श्रीसनातन, चन्द्रशेखर वैद्य, तपन मिश्र आदि भक्त भी प्रभुके साथ ताली बजा-बजाकर नाचने और—

> इरिहरये नमः कृष्णयादवाय नमः। गोपाळ गोविन्द राम श्रीमधुस्द्न॥

—इस पदको बढ़े ही स्वरके साथ गाने लगे। महाप्रमु बाह्यशानशून्य होकर नृत्य कर रहे थे। बहुत से दर्शनार्थी प्रमुका नृत्य देखनेके लिये एकत्रित हो गये। संकीर्तनकी सुमधुर ध्विन सुनकर शिष्योंके सहित श्रीस्वामी प्रकाशानन्दजी भी वहाँ आ उपिश्यित हुए और वे भी प्रभुके स्वरमें स्वर मिठाकर—

> हरिहरये नमः कृष्णयाद्वाय नमः। गोपाछ गोविन्द राम श्रीमधुसूद्व॥

— इस पदका गायन करने लगे । योड़ी देरके अनन्तर प्रभुने संकीर्तन बंद कर दिया । उन्हें अब कुछ बाह्य ज्ञान हुआ । सामने सिंशिष्य प्रकाशानन्दर्जीको देखकर प्रभुने उनके चरणों में मिक्तभावसे प्रणाम किया । इसपर प्रकाशानन्दर्जी प्रभुके पैरों में पड़ गये । अपने पैरोंको जोरसे खींचते हुए प्रभु दीनभावसे कहने लगे— 'भगवन् ! यह आप केसा अनर्य कर रहे हैं । गुरुजन होकर आप मेरे ऊपर पाप क्यां चढ़ा रहे हैं ! मैं तो आपके शिष्योंके शिष्योतकके बराबर नहीं हूँ, यद्यपि आपकी दृष्टिमें सभी ब्रह्मस्वरूप हैं, फिर भी लोकमर्यादाके हिसाबसे आपको ऐसा न करना चाहिये । आप तो मेरे परम वन्दनीय हैं।'

धीरे-धीरे प्रकाशानन्दजीने कहा— 'प्रमो ! मैं अपने पूर्वकृत पापोका प्रायिक्षत्त कर रहा हूँ । मैंने आपकी छोगोके सामने बहुत निन्दा की थी।'

प्रभुने कार्नोपर हाथ रखते हुए कहा—'श्रीहरि श्रीहरि ! आप यह कैसी बातें कर रहे हैं! गुरुजन अपने शिष्य तथा सेवकोंकी कभी बुराई कर ही नहीं सकते । वे तो सदा उनके कल्याणकी ही वार्ते सोचा करते हैं। आप भटा मेरी कभी बुराई कर सकते हैं ?' इस प्रकार बहुत देरतक दोनों महापुरुषोंके बीच बार्ते होती रहीं। अन्तमें दोनों ही एक दूसरेसे विदा हुए।

सायंकालके समय एकान्तमें श्रीप्रकाशानन्दजी महाप्रभुके पास स्वयं आये । आते ही उन्होंने प्रभुके पादपद्मोंमें प्रणाम किया और एक



प्रकाशानन्दजी प्रभुके पैरोंमें पड़ गये

साधारण शिष्यकी भाँति नम्रतासे एक ओर बैठ गये। प्रभुने इनका जोरोंसे आलिङ्गन किया और खींचकर अपने समीप बैठा लिया।

तव प्रकाशानन्दजीने दोनों हार्थोंकी अञ्चलि बाँधे हुए बड़ी ही नम्रताके साथ कहा—'प्रभो! मैंने अवतक अपना अमूल्य समय अभिमान और आत्मक्लाघामें ही विता दिया। परमार्थपथसे मैं अवतक एकदम अनिमज्ञ ही रहा, इसिल्ये अब मुझे क्या करना चाहिये, मेरा मुख्य कर्तव्य क्या है, सो बता दीजिये।'

प्रभुने कहा— 'भगवन् ! आप साधारण जीव नहीं हैं। आप तो जीवनमुक्त हैं। आप जो भी कुछ करना चाहते हैं और आप जो भी कुछ करें। उसका एकमात्र उद्देश्य लोकसंग्रह और लोकशिक्षण ही होगा। इसिल्ये भगवन् ! मैं तो यही समझता हूँ कि प्राणिमात्रका परमपुरुषार्थ श्रीकृष्णप्रेमकी उपलिध करना ही है। प्रभुके पादपर्वोमें प्रीति हो—यही सब साधनोंका अन्तिम फल है और सभी कार्य इसी एक उद्देश्यकी पूर्तिके निमित्त करने चाहिये।'

प्रकाशानन्दजीने पूछा- 'प्रभो ! प्रभुपादपद्मोंमें प्रेम कैसे हो !'

प्रभुने कहा—'सजातीय और विजातीय दो पदार्थ हैं । जीव भगवान्का अंदा है, यदि उसे सजातीय भगवान्का ओर लगायेंगे तो आनन्दकी उपलिच्य होगी और विजातीय संसारी कामोंमें फँसाये रक्वेंगे तो यह सदा दुखी ही बना रहेगा। इसिन्यि अनन्य भावसे उन्हीं प्रभुकी दारण जानेमें कल्याण है, यही प्रमद्यातिका सर्वोत्तम उपाय है।'

प्रकाशानन्दजीने कहा—'प्रमों! शास्त्रोका सिद्धान्त है, 'द्वितीयाद् वे भयं भवति' अर्थात् दूसरेसे तो सदा भय ही होता है, इसका क्या अभिप्राय है ? जबतक सेव्य-सेवक-भाव है, तबतक द्वेत है और द्वेत भयका कारण् है, फिर किस भावसे शरणमें जाऊँ ?'

व्रभने कहा--'भगवन ! आप ध्यानपूर्वक इस बातपर विचार करें। वास्तवमें यह बात ठीक है कि दैतमें सदा भय ही होता है। बिना अदंतभावनाके शान्ति नहीं। किन्तु आप सोचिये--अंशमें और अंशींम, सेन्यमें और सेवकमें, सखा और सखामें, पितामें और पत्रमे तथा वृतिम और वृत्तीमें क्या देधीभाव रहता है ? जहाँ देत है वहाँ प्रेम कहाँ ? वेम तो एक होनेपर ही होता है। जिसे हम अपना कहकर स्वीकार कर चुके वह दूसरा रह ही नहीं जाता । व्यवहारमें भी देखा जाता है, जब कोई ग्रम बात कहनी होती है, तो कहनेवाला पासमें बैठे हए आदिमयोंकी ओर शिंद्धत दृष्टिसे देखता है। तब सुननेवाला कहता है---'तुम निश्चिन्त होकर कहो, यहाँ कोई 'दसरा' नहीं है । अर्थात सभी अपने हैं ।' इसलिये अपनापन स्थापित हो जानेपर फिर भयका क्या काम ! फिर तो दिन दुना आनन्द ही बढ़ता जाता है । सम्बन्ध पाँच ही प्रकारसे हो सकता है--अंश-अंशी-सम्बन्ध, म्वामी-सेवक-सम्बन्ध, सख्य-सम्बन्धः पिता-पुत्रका सम्बन्ध और पित-पत्नीका सम्बन्ध । इन्हें ही क्रमसे शान्तः दास्यः सख्यः वात्सस्य और कान्ताभाव कहते हैं। इनमेसे भगवान्के साथ कोई भी सम्बन्ध स्थापित हो जानेपर फिर वे दूसरे नहीं रहते । अपने ही हो जाते हैं। द्वैत न रहकर अद्भेत बन जाते हैं । शान्त-भावमें ऐश्वर्यकी भावना रहनेसे कुछ देतका अंश शेष रह जाता है। दास्यभावमें निरन्तर सेवककी भावना रखनसे शान्तकी अपेक्षा कुछ द्वैतभाव कम हो जाता है, सख्यमें दासकी अपेक्षा कुछ कम होता है, किन्तु कुछ दैत तो सख्यमें भी बना ही रहता है। सखा अपने सखासे यह इच्छा तो रखता ही है कि यह भी हमसे स्नेह करें । सख्यकी अंपक्षा वात्सरयभावमें द्वेत बहुत ही कम हो जाता है। क्योंकि असली पिता अपनेमें और पुत्रमें किसी प्रकारका भेदभाव नहीं समझता । पुत्र पिताका आत्मा ही है। किन्तु फिर भी देधीभाव समूल नष्ट नहीं होता। लालन-

पालनजन्य कुछ सूक्ष्म दैतांश शेष रह ही जाता है। हाँ, कान्ताभावमें दैतका नाम नहीं। पत्नी अपने मनको ही पतिके मनमें नहीं मिला देती है, किन्त वह हृदयसे हृदयको मिलाकर अपने शरीरको भी पतिके शरीरमें मिला देती है। उसकी सभी चेष्टाएँ, सभी क्रियाएँ केवल पतिके ही सुखके निमित्त होती हैं। उसके लिये अपना अस्तित्व रहता ही नहीं। वहाँ न खामी-सेवक-भाव है, न अंशांशी-भाव । वहाँ तो अद्वैत-भाव है । पत्नी अपने लिये सख नहीं चाहती। उसे अपने सखमें प्रसन्नता नहीं होती । उसकी प्रसन्नता तो प्रियतमकी प्रसन्नतामे है । प्यारा प्रसन्न है, इसलिये उसे भी प्रसन्न रहना चाहिये, क्योंकि प्यारेसे पृथक उसका अस्तित्व ही नहीं । तब प्यारेसे विरुद्ध उसकी कोई चेश हो ही कैसे सकती है ? इसीका नाम मधुरभाव है। यही सर्वश्रेष्ठ भाव है । इसमें भावान्वित हए पुरुषकी सभी कियाएँ बंद हो जाती हैं। उसका अपनापन एकदम नष्ट हो जाता है । उसका शरीर यन्त्रकी तरह अपने-आप ही थोडी-बहत चेष्टा करता रहता है। ऐसा भाव किसी भाग्यवान पुरुषको ही प्राप्त हो सकता है। लाखोंमें क्या करोडोंमें कोई एक इस भाववाले पुरुष होते हैं। फिर उनके दर्शन तो किसी परम सौभाग्यशाली परुपको ही प्राप्त हो सकते हैं। आप तो श्रीकृष्णके निज जन हैं। आपके लिये कौन-सा भाव दुर्लभ है ? भगवान्ने आपको तो अपना कहकर वरण कर लिया है। जिसे वे अपना कहकर स्वीकार कर लेते हैं वही इस भावमें दीक्षित हो सकता है। योग-यज्ञ और जप-तप करके ही कोई अपनेको इस भावमें दीक्षित होनेका अधिकारी समझ बैठे, तो यह उसकी अनिधकार चेष्टा ही कही जा सकती है।

अध्यन्त ही दीनभावसे प्रकाशानन्दजीने कहा—'प्रमो ! आज मेरा पुनर्जन्म हुआ । मैं अपना परम सीभाग्य समझता हूँ कि भगवान्ने मुझे अपनी शरणमें ले लिया । अब मेरे पुनर्जन्मका नाम रख दीजिये और मुझे आशा दीजिये कि मैं कहाँ रहूँ और क्या करूँ ?' प्रभुने प्रेमपूर्वक कहा—'प्रबोधानन्दर्जा! आपको बोध तो पहलेसे ही था, अब प्रभुकी परम कृपा होनेसे आपको प्रकर्प बोध हुआ है। इसिल्ये आजसे प्रकाशानन्दजीके स्थानमें आपका नाम प्रवोधानन्दजी हुआ। रहनेका एक ही ठाम है, 'श्रीवृन्दावनधाम', और करनेका एक ही काम है 'श्रीवृन्दावनविहारीका अहिनेश नाम-संकीर्तन।' श्रीकृष्ण-कृष्ण रिटेये और वृन्दावनमें बसिये। इसीमें परम कल्याण है। प्राणीमात्रके उद्धारका यही सर्वश्रेष्ट उपाय है।'

प्रमुकी आज्ञा शिरोधार्य करके श्रीप्रकाशानन्दजी उसी समय प्रमुकी चरणधूलि मस्तकपर चढ़ाकर मठ, मन्दिर, शिष्य, सम्पत्ति सभी-को छोड़कर श्रीष्टुन्दावनके लिये चल दिये और वहाँ पहुँचकर कालियदमन घाटकं समीप रहने लगे। अन्तिम जीवन इन्होंने अत्यन्त ही मधुरभावसे व्यतीत किया। ये पागलोंकी तरह ऊपर हाथ उठा-उठाकर दृत्य किया करते थं। ये हृदयसे अपनेको श्रीकृष्णकी सहचरी गोपी समझते। इनका मधुरभावका गुप्त नाम था प्गुणचूड़ा सखी । कालियदमनकं समीप ये एक कुटियामें रहकर अहनिंश कृष्णकीर्तन किया करते थे। प्रकाण्ड पण्डित होनेकं साथ ये संस्कृतके अच्छे किय भी थे। इनकी कियात बड़ी ही सुन्दर, मुर्लालत तथा भावपूर्ण होती थी। इन्होंने बृन्दावनकी पवित्र भूमिमें ही अपने इस पाञ्चमौतिक शरीरका त्याग किया। कालियदमनके समीप अभीतक इनकी समाधि बनी है।

इनके बनाये हुए 'श्रीचंतन्यचन्द्रामृत,' 'श्रीवृन्दावनस्तामृत,' 'श्रीवृन्दावनस्तामृत,' 'श्रीवृन्दावनस्तामृत,' 'श्रीवृन्दावनस्ताक' और 'श्रीराधारसमुधानिधि'—ये चार प्रन्थ पाये जाते हैं, जिनमें हजारों श्रोक हैं । 'श्रीचैतन्यचन्द्रामृत' यहा ही मधुर काव्य है। उसके बहुत-से छन्द तो इतने भावपूर्ण हैं कि पढ़ते-पढ़ते चित्त नाचने लगता है। इनके एक-एक पदसे महाप्रभुके प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा

प्रकट होती है। इनकी चैतन्यचरणोंमें बड़ी ही अनोखी और अहेतुकी भक्ति थी। श्रीकृष्ण और श्रीकृष्णचैतन्यके गुणगान करनेमें ही इन्होंने अपनी कमनीय कविताका सदुपयोग किया है। स्थानाभावसे यहाँ हम इनकी सुन्दर कविताओंको उद्भृत नहीं कर सकते। 'चैतन्यचन्द्रामृत' में एक स्थल्पर श्रीचैतन्यचरणोंमें अपनी प्रगाद प्रीति प्रदर्शित करते हुए ये कहते हैं—

> निष्ठां प्राप्ता व्यवहृतिततिलीं किंकी वैदिकी वा या वा रुजा प्रहसनसमुद्गाननाट्योत्सवेषु । ये वाभूवश्वहृह सहजप्राणदेहार्थधर्मा गौरश्चौरः सकलमहरत् कोऽपि मे तीववीर्यं!॥

अध्यन्त ही बळवान् किली गौरवर्णके चोरने आकर हमारी लौकिकी और वैदिकी व्यवहारनिष्ठाको, (सङ्कीर्तन करते समय) जोर-जोरने हँसने, गाने तथा ग्रत्योत्सवमें होनेवाली लजाको और प्राण तथा देहके कारणस्वरूप जा स्वाभाविक धर्म हैं, उन सभीको जवरदस्ती छीन लिया। अर्थात् उस गौराङ्ग चारने हमें इन सभी वस्तुओंसे रहित बना दिया। अर्थात् अहा, धन्य है, ऐसे खूटे हुए यात्रीको और खुटनेवाले चोरको। हम खुटनेवाले चारके और खुटनेवाले महा-भाग यात्रीके चरणोंमें बार-बार प्रणाम करते हैं।



# श्रीसनातन वृन्दावनको और प्रभु पुरीको

कालेन वृन्दावनकेलिवार्ता

लुप्तेति तां ख्यापयितुं विशिष्य।

कृपामृतेनाभिषिषेच देव-

स्तत्रैव रूपञ्च सनातनञ्च॥% (श्रीचैतन्यचन्द्री० ना०९।४८)

लगभग दो मास काशीजीमें निवास करके महाप्रभुने दो प्रधान कार्य किये। एक तो समातनजीको शास्त्रीय शिक्षा दी और दूसरे श्री-पाद प्रकाशानन्दजीको प्रेमदान दिया । प्रकाशानन्दजी-जैसे प्रकाण्ड पण्डितके भावपरिवर्तनके कारण प्रभुकी ख्याति सम्पूर्ण काशी नगरीमें फैल गयी। बहुत-से लोग प्रभुके दर्शनोंके लिये आने-जाने लगे। बहुत-से

• समयके प्रभावसे वृज्दावनकी केलि-कथाएँ लुप्ताय हो गयी थीं, जन्ही लीलाओंको विस्तारके सिहत प्रकाशित करनेके निमित्त श्रीगौराङ्ग महाप्रमुने श्रीरूप तथा श्रीसनातनको कृपारूपी असृतसे अभिषिक्त करके वन्दावन मेजा। वेदान्ती पण्डित प्रभुको शास्त्रार्थके लिये ललकारते । प्रभु नम्रतापूर्वक कह देते— भौ शास्त्रार्थ क्या जानूँ ! जिन्हें शास्त्रोंके वाक्योंके ही बालकी खाल निकालनी हो वे निकालते रहें, मैंने तो सभी शास्त्रोंका सार यही समझा है कि सब समय, सर्वत्र, सदा भगवान् नारायणका ही ध्यान करना चाहिये । जो आस्तिक पुरुष मेरी इस बातका खण्डन करें, वह मेरे सामने आवें।

प्रभुके इस उत्तरको सुनकर सभी चुप हो जाते और अपना-सा मुख लेकर लौट जाते। बहुत भीड़-भाड़ और लोगोंके गमनागमनसे प्रभुका चित्त ऊब-सा गया। प्रभुको बहुत बातें करना प्रिय नहीं था। वे श्रीकृष्णकयाके अतिरिक्त एक शब्द मुनना भी नहीं चाहते थे, संसारी लोगोंके सम्पर्कसे सांसारिक बातें छिड़ ही जाती हैं, यह बात प्रभुको पसंद नहीं थी। इसलिये उन्होंने शीघ ही पुरी जानेका निश्चय कर लिया। प्रभुके निश्चयको समझकर दीनभावसे हाथ जोड़े हुए श्रीसनातन-जीने पूछा—प्रभो! मेरे लिये क्या आजा होती हैं?

प्रभुने कहा— 'तुम भी अपने भाईके ही पथका अनुसरण करो । वृन्दावनमें रहकर तुम दोनों भाई व्रजमण्डलके लुप्त तीयांका फिरसे उद्धार करो और भगवान्की अप्रकट लीलाओंका भक्तिम्योद्वारा प्रचार करो । तुम दोनों ही भाई वैराग्यवान् हो, पण्डित हो, रसमर्मक हो, कविद्वद्वयके हो, तुम्हारे द्वारा जिन ग्रन्थोंका प्रणयन होगा उनसे लोगोंका वहुत अधिक कल्याण होगा । व्रजमण्डलमें आये हुए गौड़ीय भक्तोंकी रेख-रेखका कार्य भी मैं तुम्हीं लोगोंको सीपता हूँ ।'

हाथ जोड़े हुए विवशताके खरमें सनातनजीने कहा—'प्रभी! हम अधम भला इस इतने बड़े कार्यके योग्य कैसे हो सकते हैं शिकन्तु हमें इससे क्या ? हम तो यन्त्र हैं, यन्त्री जिस प्रकार घुमावेगा, धूमेंगे, जो करावेगा, करेंगे । हमारा इसमें अपना पुरुषार्थ तो कुछ काम देगा ही नहीं।

प्रभुने कहा—'तुम इस कार्यमें प्रवृत्त तो हो, श्रीहरि स्वतः ही तुम्हारे हृदयमें शक्तिका सञ्चार करेंगे। तुम्हारे हृदयमें स्वतः ही श्रीकृष्ण-टीळाओंकी रफुरणा होने लगेगी।' इस प्रकार सनातनको समझा-बुझाकर प्रभुने उन्हें वृन्दावन जानेके लिये राजी कर लिया।

दूसरे दिन प्रातःकाल ही प्रभुने गङ्गास्नान करके पुरीकी ओर प्रस्थान कर दिया। तपन मिश्र, चन्द्रशेखर, रघुनाथ, परमानन्द कीर्तीनया, महाराष्ट्रीय ब्राह्मण तथा सनातन आदि प्रभुके अन्तरङ्ग भक्त उनके पीछे-पीछे चले। प्रभुने सभीको समझा-बुझाकर लौटा दिया, वे सभीको प्रेमपूर्वक आलिङ्गन करके बलभद्र महाचार्यके सिहत आगे बढ़े। भक्त-गण मृह्लिंग होकर पृथ्वीपर गिर पड़े। श्रीसनातनजीको प्रभुवियोगसे अपार दुःख हुआ। चन्द्रशेखर वैद्य उन्हें जैसे-तैसे उठाकर अपने घर लाये। दूसरे दिन वे भी सबसे विदा लेकर राजपथसे वृन्दावनकी ओर चले।

इधर श्रीरूपजीने सुबुद्धिरायजीके साथ सभी वनोंकी यात्रा की । वे एक महीनेतक त्रजमें भ्रमण करते रहे। फिर उन्हें अपने भाई सनातनकी जिन्ना हुई, इसिलये उनकी खोजमें वे अपने छोटे भाई अन्एके सिहत सारी होकर गङ्गाजीके किनारे किनारे प्रयाग होते हुए काशी आये । काशीजीमें आकर उन्हें सनातनजीका और प्रमुका सभी समाचार मिला । श्रीसनातनजी मधुरामें जाकर अपने दोनों भाइयोंकी खोज करने लगे । सहसा इनकी सुबुद्धिरायजीसे भेंट हो गयी । उनसे पता चला कि रूप और अन्ए तो काशी होते हुए आपकी ही खोजमें गौड़देशको गये हैं । रूपजी गङ्गाजीके किनारे-किनारे आये ये और सनातनजी सड़क-सड़क गये थे, इसीलिये रास्तेमें इन दोनों भाइयोंकी भेंट नहीं हुई । सनातनजी अब

परम वैरागी संन्यासीकी भाँति त्यागमय जीवन बिताते हुए व्रजमण्डलके छप्त तीर्योंके उद्धारमें प्रश्चन हुए । उन्हें किसी भक्तसे मथुरामें 'मथुरा-माहात्म्य' नामकी पुस्तक मिल गयी । उसीके अनुसार वे व्रजमण्डलके सभी वनों और कुझोंमें धूम-धूमकर छप्त तीर्थोंका पता लगाने लगे । वेघर-घरसे उकड़ें माँगकर खाते थे और रात्रिमें किसी पेड़के नीचे पड़ रहते थे । इसी प्रकार ये अपने जीवनको बिताने लगे ।

इषर महाप्रभु भक्तोंसे विदा होकर झाड़ीखण्डके रास्तेसे पुरीकी ओर चलने लगे । रास्तेमें भिक्षाका प्रवन्ध उसी प्रकार बलभद्र भट्टाचार्य करते । कभी-कभी तो केवल साग और वनके कच्चे-पश्के फलोंके ही ऊपर निर्वाह करना पड़ता । प्रभु रास्तेमें—

#### राम राघव राम राघव राम राघव रक्ष माम्। कृष्ण केशव कृष्ण केशव कृष्ण केशव पाहि माम्॥

इस पदका बड़े ही स्वरके सहित उच्चारण करते जाते थे। रास्तेमें चलते-चलते प्रभुको बड़े जोरोंकी प्यास लगी। सामनेसे उन्हें आता हुआ एक ग्वालेका लड़का दीखा। उसके सिरपर एक मटकी थी। प्रभुने उससे पूछा—'क्यों भाई! इसमें क्या है ?'

उस बञ्चेने बड़ी ही नम्रताके साथ कहा-'स्वामीजी ! इसमें मट्ठा है, मैं अपने पिताको देनेके लिये जाता हूँ।'

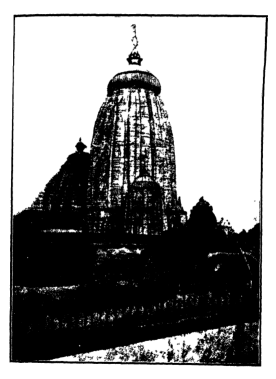
प्रभुने कहा—'मुझे बड़ी प्यास लग रही है। क्या तुम मुझे यह मट्ठा पिला सकते हो !'

लड़केने कहा—'महाराज ! मैं पिला तो देता, किन्तु मेरे पिता मेरी प्रतीक्षा कर रहे होंगे।'

प्रभुने कहा—'अच्छी बात है, तो तुम उन्हींके पास हसे ले जाओ।' इतना कहकर प्रभु आगे चलने लगे। थोड़ी देरमें उस लड़केने कुल सोचकर कहा—'स्वामीजी! लौट आइये, आप इस मट्टेको पी लीजिये।' प्रभुने कहा---- 'मुम्हारे पिता नाराज होंगे, तब तुम क्या कहोंगे ?'
उसने कहा--- 'महाराज ! उनके लिये तो मैं और भी ला सकता
हूँ । देर हो जायगी तो योड़े नाराज हो जायँगे, किन्तु आपको न जाने
आगे कहाँ पानी मिलेगा ? धूप तेज पड़ रही है। आप प्यासे जायँगे, इससे
मेरा दिल धड़क रहा है। चाहे कुछ भी क्यों न हो, मैं आपको प्यासा
न जाने दूँगा।'

प्रभुने कहा---'नहीं भाई ! तुम्हारे पिता तुमसे नाराज हों, यह ठीक नहीं है । मुझे तो कहीं-न-कहीं आगे जल मिल ही जायगा ।'

प्रभुकी इस बातको सुनकर उस बच्चेने आकर प्रभुके पैर पकड़ लिये और रोते-रोते उनसे मट्ठा पीनेकी प्रार्थना करने लगा। दयाछ प्रभु उसके आग्रहको टाल न सके और उसके कहनेसे उस मिट्टीके बड़े बर्तनके सम्पूर्ण मट्ठेको पी गये। मट्ठेको पीकर प्रभुने जोरोंसे उस लड़केको आलिङ्गन किया। प्रभुका आलिङ्गन पाते ही वह प्रेममें उन्मत्त होकर 'हरि हरि' कहकर तृत्य करने लगा। उस समय उसकी दशा बड़ी ही विचिन्न हो गयी थी। उसके शरीरमें सारिवक भाव उदय होने लगे। इस प्रकार प्रभु उस बालकको प्रेमदान देकर आगे बढ़े। कई दिनोंके पश्चात् प्रभु पुरीके समीप पहुँच गये। दूरते ही उन्हें श्रीजगन्नाथजीकी पताका दिखायी दी। श्रीमन्दिरकी पताकाके दर्शन होते ही, प्रभुने भूमिमें लोटकर जगन्नाथजीकी फहराती हुई विशाल पताकाको प्रणाम किया और वे अठारह नालापर पहुँचे। अठारह नालापर पहुँचकर आपने मक्तोंको खबर देनेके निमित्त बलमद्रभट्टाचार्यको भेजा और आप वही थोड़ी देरतक बैठकर रास्तेकी यकान मिटाने लगे।



श्रीजगन्नाथजीका मन्दिर नील चक्र और ध्वजासहित

## प्रभुका पुरीमें भक्तोंसे पुनर्मिलन

अद्यास्माकं सफलमभवजन्म नेत्रे कृतार्थे सर्वस्तापः सपदि विरतो निर्वृतिं प्राप चेतः । किं वा ब्रूमो बहुलमपरं पदय जन्मान्तरं नो वृन्दारण्यात् पुनरुपगतो नीखदीलं यतीन्द्रः ॥%

( श्रीचैतन्यचन्द्रो० न।० )

'संन्यासिचूडामणि श्रीचैतन्य वृन्दावनसे छौटकर पुनः नीलाचल आ गये हैं'—इस सुखद संवादके श्रवणमात्रसे ही गौरभक्तोंमें अपार आनन्द छा गया। वे परस्पर प्रसन्नता प्रकट करते हुए एक दूसरेका आलिङ्गन करने लगे। कोई जल्दीसे दौड़कर कानोंमें अमृतका सिञ्चन करनेवाले इस प्रिय समाचारको दूसरेसे कहता, वह तीसरेके पास दौड़ा जाता। इसी प्रकार क्षणभरमें यह संवाद सम्पूर्ण जगन्नाथपुरीमें फैल गया।

महाप्रभु जब वृन्दावनको जा रहे थे, तभी सब भक्तोंने समझ लिया था कि प्रभुके ये अन्तिम दर्शन हैं । जो वृन्दावनका नाम सुनते ही मूर्च्छित हो जाते हैं, जिनकी दृष्टिमें वृन्दावनसे बदकर विश्वब्रह्माण्डमें कोई उत्तम स्थान ही नहीं है, वे वृन्दावन पहुँचकर फिर वहाँसे क्यों लौटने लगे ? अब तो प्रभु वृन्दावनवास करते हुए उस बाँकेविहारीके साथ

<sup>\*</sup> आज हमारा जन्म सफल तुआ, नेत्रोंका होना सार्षक तुआ, शरीरके सम्पूर्ण ताप इसी क्षण विलीन ही गये। हृदय आनन्दसे भर गया, मनके सभी सन्ताप मिट गये। अधिक क्या कहें, आज हमारा दूसरा जन्म ही हुआ है जो कि यतीन्द्र श्रीगौरप्रभु पुन: नीलाचलको लौट आये।

निरन्तर आनन्दिविहारमें ही निमम रहेंगे, किन्तु जब मक्तोंने सुना, प्रभु वृन्दावनसे लौट आये हैं, तब तो उनके आनन्दकी सीमा नहीं रही और सभी प्रेमोन्मच होकर संकीर्तन करते हुए एक स्थानपर एकत्रित होने लगे । सभी मिलकर प्रभुको लेने चले । सार्वभौम भट्टाचार्य और राथ रामानन्दजी उन सभी भक्तांके अग्रणी थे । उन्होंने दूरसे देखा, काषायाम्बर धारण किये हुए प्रभु श्रीहरिके मधुर नामांका उच्चारण करते-करते मच गजेन्द्रकी भाँति आनन्दमें विभार हुए श्रीमन्दिरकी ओर चले आ रहे हैं, तब तो सभीने भूमिमें लोटकर प्रभुके पादपद्यों में प्रणाम किया । अपने पैरोंके नीचे पड़े हुए सभी भक्तोंको प्रभुने अपने कोमल करोंसे स्वयं उठाया और सभीको एक-एक करके छातीसे लगाया । आज चिरकालके अनन्तर प्रभुका प्रमालिङ्गन प्राप्त करने सभीको परम प्रमन्नता हुई और सभी अपने सौभाग्यकी सराहना करने लगे।

भक्तोंको साथ लेकर प्रमु श्रीजगन्नाथजीके दर्शनोंके लिये गये।
पुजारीने प्रमुक्तो देखते ही उनके चरणोंमें प्रणाम किया और उन्हें
जगन्नाथजीकी प्रसादी माला पहनायी तथा उनके सम्पूर्ण शरीरपर प्रसादी
चन्दनका लेप किया। आज चिरकालमें जगन्नाथजीके दर्शन करके मकः
चूड़ामणि श्रीगौराङ्ग प्रेममें विह्वल होकर जोरोंसे रुदन करने लगे। मक्तोंने
मन्दिरके श्रीआँगनमें ही सङ्कीर्तन आरम्भ कर दिया। नर्तकोंके अप्रणी
श्रीचैतन्यदेव दोनों हाथोंको ऊपर उठा-उठाकर तृत्य करने लगे।
महाप्रभुके तृत्यको देखनेके लिये लोगोंकी अपार भीड़ वहाँ आकर
एकत्रित हो गयी। सभी प्रभुके उद्दण्ड तृत्यको देखकर अपने आंपको
भूल गये और भावावेशमें आकर समी——

हरिहरये नमः कृष्णयादवाय नमः। गोपाछ गोविन्द राम श्रीमधुसूदन॥

#### ---कह-कहकर नृत्य करने लगे।

कुछ कालकें अनन्तर प्रमुने सङ्कीर्तन बंद कर दिया और आप श्रीमन्दिरकी प्रदक्षिणा करते हुए भक्तोंके सहित काशी मिश्रके घर अपने पूर्वके निवासस्थानपर आये। मिश्रजीने प्रमुके पादपद्मोंमें प्रणाम किया। इतनेमें ही परमानन्दपुरी भी प्रमुका आगमन सुनकर भीतरसे बाहर निकल आये। प्रमुने श्रद्धापूर्वक पुरीके चरणोंमें प्रणाम किया। पुरी महाराजने प्रमुका आलिङ्गन किया और वे उन्हें हाथ पकड़कर भीतर ले गये। सभीके बैठ जानेपर प्रमु अपनी यात्राका दृत्तान्त बताने लगे। ब्रजमण्डलकी बातें करते-करते उनका गला भर आया, नेत्रोंसे अश्रुधारा बहने लगी। तब सार्वभीमने प्रमुसे अपने यहाँ भिक्षा करनेकी प्रार्थना की।

प्रभुने कहा—'भटाचार्य महाशय ! आज चिरकालमें तो मेरी भक्तींसे भेंट हुई है, तिलपर भी में अकेल ही भिक्षा करूँ, यह मुझे अच्छा नहीं प्रतीत होता। आज तो मेरी इच्छा है कि अपने सभी भक्तींके सहित यहीं भगवान्का प्रसाद पार्जें।' इस बातसे भटाचार्यको बड़ी प्रसन्तात हुई। वे काशी भिन्न, वाणीनाथ तथा और भी दो-चार भक्तींको साथ लेकर महाप्रसाद लेने चले। सभी भक्तींके खानेयोग्य बहुत बढ़िया-बढ़िया बहुत-सी प्रसादी वस्तुएँ भटाचार्यजीने वहाँ लाकर उपस्थित कर हीं। प्रभुने भक्तींको साथ लेकर बड़े ही स्नेहके सहित भगवान्का प्रसाद पाया। प्रभुके पास प्रसाद पानेसे सभीको परम प्रसन्ता प्राप्त हुई, सभी अपने-अपने भाग्यकी प्रशंसा करने लगे। प्रसाद पाकर प्रभु विश्राम करने लगे और भक्त अपने-अपने धरोंको चले गये।

इधर स्वरूप गोस्वामीने दामोदर पण्डितके हाथों प्रभुके आगमनका सुखद संवाद नवद्वीपमें शची माताः विष्णुप्रिया तथा अन्यान्य सभी मक्तेंकि

वै० च० ख० ४-१२-

समीप पठाया । प्रभुके आगमनका संवाद सुनकर गौरभक्त आनन्दके सहित नत्य करने लगे। वे जल्दी-जल्दी रथ-यात्राके समयकी प्रतीक्षा करने लगे । श्रीशिवानन्द सेन समाचार सनते ही यात्राकी तैयारियाँ करने लगे । शान्तिपराधीश श्रीअद्वैताचार्य अपने सभी भक्तोंके सहित नीळाचळके लिये तैयार हए । श्रीनित्यानन्दजी अपने परिकरके साथ प्रभदर्शनकी लालसासे पुरी पहुँचनेकी उत्सुकता प्रकट करने लगे। श्रीखण्ड, कुलियामाम, काञ्चनपाडा, कुमारहट, शान्तिपुर तथा नवद्वीपके सैकड़ों भक्त प्रभुदर्शनोंकी लालसासे चले । सदाकी भाँति श्रीशिवानन्द सेनजीने ही सबकी यात्राका प्रबन्ध किया । सभी भक्त तथा भक्तोंकी स्नियाँ प्रभक्ते निमित्त भाँति-भाँतिके पदार्थ लेकर और विष्णप्रिया तथा राची मातासे आज्ञा माँगकर प्रभके दर्शनोंके निमित्त रथयात्राको उपलक्ष्य बनाकर पैदल ही पुरीकी ओर चल दिये । अबके शिवानन्दजीके साथ उनका कृता भी चला। उन्होंने उसे बहुत रोका, किन्तु वह किसी प्रकार भी न रुका, तब तो सेन महाशय उसे भोजन कराते हुए साथ-ही-साथ ले चले। रास्तेमें घाटवालोंने कुत्तेको पार उतारनेमें कई जगह आपत्ति भी की, किन्तु सेन महाशय प्रचुर द्रव्य देकर उसे जिस किसी भाँति पार करा ही ले गये। एक दिन उन्हें घाटवालोंसे उत्तराईका हिसाब करते-करते बहुत देर हो गयी। उनके नौकर कुत्तेको भात देना भूल ही गये। इससे कृता कृद्ध होकर और इन सबका साथ छोड़कर न जाने किघर चला गया । जब शिवानन्दजीने कुत्तेकी खोज करायी तो उसका कहीं भी पता नहीं चला, इससे उन्हें अपार दुःख हुआ ।

दूसरे दिन सभी मक्त प्रभुके समीप पहुँचे। भक्तोंने देखा कि वही कुत्ता प्रभुके समीप बैठा है और प्रभु उसे अपने हाथसे खीर खिळा रहे हैं और हँसते हँसते उससे कह रहे हैं। कृष्ण कहो, राम कहो, हरि भजो बावरे। हरिके भजन बिजु खाओगे क्या पामरे॥

प्रभुकी मधुर वाणीको सुनकर कुत्ता प्रेमुपूर्वक पूँछ हिलाता हुआ अपनी भाषामें राम, कृष्ण, हरि आदि भगवान्के सुमधुर नामोंका कीर्तन कर रहा था। शिवानन्द सेन उस कुत्तेको प्रभुके पास वैटा देखकर परम आश्चर्य करने लगे। वह कुत्ता पहले कभी जगनाथपुरीमें नहीं आया था और न उसने प्रभुका निवासस्थान देखा था, फिर यह अकेला ही यहाँ कैसे आ गया? सेन महाशय समझ गये कि यह कोई पूर्वजन्मका सिद्ध है, किसी कारणवश इसे कुत्तेकी योनि प्राप्त हो गयी है। तभी तो प्रभु इसे इतना अधिक प्यार कर रहे हैं, यह सोचकर उन्होंने कुत्तेको साष्टाङ्ग प्रणाम किया। कुत्ता पूँछ हिलाता हुआ वहाँसे कहीं अन्यत्र चला गया। इसके अनन्तर फिर किसीने उस कुत्तेको नहीं देखा।

महाप्रभु सभी भक्तोंसे मिले। भक्तोंकी पिलयोंने प्रभुको दूरसे ही प्रणाम किया। प्रभु लियोंकी ओर न तो कभी देखते थे। न उनका स्पर्श करते थे और न लियोंके सम्बन्धकी बार्ते ही सुनते थे। लियोंका प्रसङ्ग छिड़ते ही प्रभु अत्यन्त ही सङ्कुचित हो जाते और उस प्रसङ्गको जल्दी-से-जल्दी समाप्त कर देते।

नवद्वीपमें प्रमुके घरके समीप परमेश्वर नामका एक भक्त रहता या। वह लड्डू बेचकर अपने परिवारका निर्वाह करता या। बास्यकाल्से ही वह प्रमुके प्रति अल्यन्त ही स्नेह रखता या। जब महाप्रमु बहुत ही छोटे थे, तभी परमेश्वर उन्हें गोदमें बिठाकर उनसे 'हरि' 'हरि' बुलवाया करता या और खानेके लिये रोज लड्डू देता या। प्रमु भी उससे बहुत स्नोह करते थे। अब वह बूढ़ा हो गया या, अबके वह भी अपनी पत्नी, पुत्र और पुत्रवभूके सहित प्रमुके दर्शनींको आया या। प्रमुके पास भीतर हिन्यों नहीं जाती थीं। वे दूरसे ही प्रभुका दर्शन करती थीं। मक्त परमेश्वर-को इस बातका क्या पता था। उसने अपने काँपते हुए हाथोंसे भूमिमें छोटकर प्रभुको प्रणाम किया और प्रेमके साथ कहने छगा— 'प्रमो! अपने परमेश्वरको तो भूछ ही गर्ये होंगे। मुझे अब शायद न पहचान सकेंगे।

प्रभुने उसका आलिङ्गन करते हुए अत्यन्त ही स्नेहसे कहा— परमेश्वर ! मला, तुम्हें में कभी भूल सकता हूँ ? तुम्हारे लड्डू तो अभीतक मेरे गलेमें ही अटके हुए हैं, वे नीचे भी नहीं उतरे ! तुम मुझे पुत्रकी तरह प्यार करते थे।

परमेश्वरने बड़े ही उछासके साथ कहा— प्रमो ! आपका पुत्र, पुत्रवधू तथा परसे सभी आपके दर्शनोंके छिये आये हैं। वे सभी आपके दर्शनोंको उत्सुक हैं। यह कहकर भक्तने सभीसे प्रमुके पाद स्पर्श कराये। भक्तवत्सल प्रभु सङ्कोचके कारण कुछ भी न कह सके। वे लजित भावसे नीचा सिर किये हुए चुपचाप बैठे रहे। परमेश्वरके चले जानेपर भक्तोंने उसे समझाया कि प्रभुके समीप सपरिवार नहीं जाया जाता। बेचारा सरल भक्त इस बातको क्या समझे। उसकी समझमें कुछ भी नहीं आया। तव भक्तोंने उसे समझा दिया। इस प्रकार सभी भक्त प्रमुके समीप रहकर पूर्वकी भाँति सत्सङ्क सुखका अनुभव करने लगे। भक्तोंकी पित्रयाँ बारी-वारीसे रोज प्रभुका निमन्त्रण करतीं और उन्हें अपने निवासस्थानपर बुलाकर भिक्षा करातीं।

इधर प्रभुके दर्शनोंकी लालसासे श्रीरूपजी अपने भाई अनूपके सिहत गीड़ देश होते हुए पुरीको आने लगे । रास्तेमें अनूपजीको ज्वर आ गया, दैवकी गति, ज्वर-ही-ज्वरमें वे इस नश्वर शरीरको परित्याग करके परलोकवासी बन गये । श्रीरूपने अत्यन्त ही दुःखके साथ अपने किनष्ठ भाईका शरीर गङ्काजीके पावन प्रवाहमें प्रवाहित कर दिया और

वे संवारकी अनित्यताका विचार करते हुए पुरीमें आये। श्रीवृन्दावनमें ही उन्होंने श्रीकृष्णलीलाविषयक एक नाटक लिखना आरम्भ कर दिया या। रास्तेमें वे नाटकके विषयको सोचते जाते थे और रात्रिको जहाँ टहरते थे, वहीं उस सोचे हुए विषयको लिख लेते थे। उनकी इच्छा यी कि एक ही नाटकको दो भागोंमें विभक्त करेंगे, पूर्व भागमें तो श्रीकृष्णकी वृन्दावन-लीलाओंका वर्णन करके दूसरेमें द्वारकाकी लीलाओंका वर्णन करेंगे। इसी विचारसे वे श्रीकृष्णकी सभी लीलाओंको सम्मिलितकपसे ही लिख रहे थे। रास्तेमें चलते-चलते जब वे उद्दिया देशमें स्वरमामापुर' नामक प्राममें आये, तो वहाँ स्वप्रमें श्रीसत्यभामाजीने प्रत्यक्ष होकर इन्हें आदेश दिया कि 'सुम हमारी लीलाओंका पृथक् ही वर्णन करो। व्रज्ञकी लीलाओंके साथ हमारा वर्णन मत करो।' श्रीसत्यभामाजीका आदेश पाकर आपने उसी समय द्वारकाकी लीलाओंका पृथक् वर्णन करनेका निश्चय किया और उसका वर्णन उन्होंने 'लिलतमाधव' नामक नाटकमें किया। उसी समय (विदय्धमाधव और लिलतमाधव' इन दोनों नामोंकी उत्पत्ति हुई।

नीछाचछमें पहुँचकर ये प्रभुक्ते समीप नहीं गये । ये दोनों ही भाई नम्रताकी तो सजीव मूर्ति ही थे, यवनोंके संसर्गमें रहनेके कारण ये अपनेको अत्यन्त ही नीच समझते ये और यहाँतक कि मन्दिरमें घुसकर दर्शन भी नहीं करते थे, दूरते ही जगलाधजीकी ध्वजाको प्रणाम कर छेते थे । इसीछिये रूपजी महात्मा हरिदासजीके स्थानपर जाकर टहरे । हरिदासजी तो जातिके यवन थे, किन्तु गौरभक्त उनका चतुर्वेदी ब्राह्मणोंसे भी अधिक सम्मान करते थे, वे भी जगन्नाधजीके मन्दिरमें प्रवेदा नहीं करते थे । यहाँतक कि जिस रास्तेसे मन्दिरके पुजारी और सेवक जाते थे, उस रास्तेसे भी कभी नहीं निकछते थे । प्रभु नित्यप्रति समुद्रम्नान करके हरिदासजीके स्थानपर आते थे । दूसरे दिन जब प्रभु

नित्यकी भाँति हरिदासजीके आश्रमपर आये, तब श्रीरूपजीने भूमिपर लोटकर प्रभुके पादपद्योंमें साष्टाङ्ग प्रणाम किया । प्रभुकी दृष्टि ऊपरकी ओर थी। हरिदासजीने धीरेसे कहा—'प्रभो! रूपजी प्रणाम कर रहे हैं।'

रूपका नाम मुनते ही चौंककर प्रभुने कहा—'हैं! क्या कहा ! रूप आये हैं क्या ?' यह कहते-कहते प्रभुने उनका आिक्झन किया और उन्हें वहीं रहनेकी आशा दी। इसके अनन्तर प्रभुने सभी गौड़ीय तथा पुरीके भक्तोंके साथ श्रीरूपजीका परिचय करा दिया। श्रीरामानन्द राय और सार्वभौम महाशय दोनों ही किव थे। रूपजीका परिचय पाकर ये दोनों ही परम सन्तुष्ट हुए और प्रभुसे इनकी कविता सुननेके लिये प्रार्थना करने लगे।

एक दिन प्रभु राय रामानन्दजी, सार्वभौम भट्टाचार्य, स्वरूप दामोदर तथा अन्यान्य भक्तोंको साथ लेकर हरिदासजीके निवासस्थान-पर श्रीरूपजीके नाटकोंको सुननेके लिये आये। सबके बैठ जानेपर प्रभुने रूपजीसे कहा—'रूप! तुम अपने नाटकोंको इन लोगोंको सुनाओ। ये सभी काल्यमर्मज, रसज और कवि हैं।'

इतना सुनते ही रूपजी लजाके कारण पृथ्वीकी ओर ताकने लगे। उनके मुखसे एक भी शब्द नहीं निकला। तव प्रभुने बड़े ही स्नेहके साथ कहा—'वाह जी, यह अब्छी रही! हम यहाँ तुम्हारी कविता सुनने आये हैं, तुम शरमाते हो!! शरमकी कौन-सी वात है! कविताका तो फल ही यह है कि वह रितकोंके सामने सुनायी जाय। हाँ, सुनाओ, सक्कोच मत करो। देखों, ये राय बड़े भारी रसममंत्र हैं। इन्हें तो हम पकड़ लाये हैं।

तव प्रमु स्वयं कहने लगे—'इन्होंने 'लिलतमाधव' और 'विदग्धमाधव'—ये दो नाटक लिले हैं। 'विदग्धमाधव' में तो भगवान्की व्रजकी लीलाओंका वर्णन है और 'लिलतमाधव' में दारकापुरीकी लीलाओंका। इनसे ही मुनिये। इन्होंने रथके सम्मुल तृत्य करते समय जो मेरे भावोंको समझकर स्लोक बनाया था, उसे तो मैंने आपलोगोंको सुना ही दिया, अब इनके नाटक-मेंसे कुछ मुनिये।

रायने कुछ प्रेमपूर्वक भत्संनांके स्वरमें कहा—-(क्यों जी) मुनाते क्यों नहीं ? देखो प्रमु भी कह रहे हैं । प्रभुकी आज्ञा नहीं मानते ? हाँ, पहले विदग्धमाधवका मङ्गलाचरण मुनाइये ।' नान्दींके मुख्से भगवान्की वन्दनामें जो प्रारम्भमें श्लोक कहा गया है उसे ही सुनाइये । इतना सुनते ही लजाते हुए श्रीरूपजी धीरे-धीरे 'विदग्धमाधव' का मङ्गलाचरण पढ़ने लगे—

सुधानां चान्द्रीनामि मधुरिमोन्माददमनी
दधाना राधादिप्रणयघनसारैः सुरिमताम् ।
समन्तात् सन्तापोद्गमविषमसंसारसरणीप्रणीतां ते कृष्णां हरतु हरिलीकाशिखरिणी ॥%

(विदग्धमाधव ना० १।१)

# जो चन्द्रमामें उत्पन्न हुए अष्टृतकी मधुरिमाके मदकी चूर्ण करनेवाली है अर्थात् चन्द्राष्ट्रतसे भी मीठी है, और श्रीराधादि व्रजाङ्गनाओंके प्रणयरूपी कर्पूरद्वारा विशेषरूपसे सुगन्धित बनी हुई है, वह हरि-लीला-रूपिणी शिखरिणी (श्रीखण्ड) सन्तापको उत्पन्न करनेवाले विषम संसारमार्गमे माग करनेसे उत्पन्न हुई तृष्णाको सब ओरसे मिटा दे (दही, मीठा, कर्पूर, इलायची, केशर आदि डालकर श्रीखण्ड बनाते हैं। यहाँ प्रेम, प्रेमयुक्त लीला, हाव-भाव, कटाक्ष और वजाङ्गनाओंके प्रवल पणय आदिको मिलाकर हरिलीलारूपी श्रीखण्ड तैयार किया गया है )!

#### १८४ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

क्लोकको सुनते ही सभी एक खरमें 'वाह ! वाह !!' करने लगे। श्रीरूपजीका लजाके कारण मुख लाल पड़ गया, वे नीचेकी ओर देख रहे थे। इसपर रायने कहा—'रूपजी! आप तो बहुत ही अधिक सङ्कोच करते हैं। इसीलिये, लीजिये में आपके काल्यकी प्रशंसा ही नहीं करता। अच्छा, तो यह तो भगवान्की चन्दना हुई। अय भगवन्-स्वरूप जो गुरुदेव हैं, जो कि प्राणियोंके एकमात्र भजनीय और इष्ट हैं, भगवन्-वन्दनाके अनन्तर उनकी वन्दनामें जो कुछ कहा हो, उसे और सुनाइये।'

यह सुनकर श्रीरूपजी और भी अधिक सिकुड़ गये। महाप्रभुके सम्मुख उन्हींके सम्बन्धका क्ष्ठोंक पढ़नेमें उन्हें वड़ी घवड़ाहट सी होने लगी। किन्तु, फिर भी राय महाशयके आग्रहसे कक रुककर वे लजाते हुए पढ़ने लगे —

अनिर्धितचरीं चिरात् करुणयावतीर्णः कर्छो समर्पिथतुमुक्षतोज्ज्वकरसां स्वभक्तिश्रियम् । हरिः पुरटसुन्दरखुतिकदम्बसंदीपितः सदा हृदयकन्दरे स्फुरतु वः शचीनन्दनः॥॥

इसे सुनते ही प्रभु कहने लगे—'भगवान् जाने इन कवियोंको राजा लोग दण्ड क्यों नहीं देते। किसीकी प्रशंसा करने लगते हैं। तो

अपनी उत्ऋष्ट एवं उज्ज्वल रसमयी भक्तिसम्पदाको, जो बहुत दिनोंसे किसीको अपित नहीं की गयी है, बाँटनेके लिये ही जिन्होंने दयावश कलियुगर्मे अबतार भारण किया है, वे सुवर्णके समान सुन्दर कान्तिसे देदीप्यमान शाचीनस्दन (अगिराङ्ग) तुम्हारे इदयमें स्कृति साम करें।

आकारा-पाताल एक कर देते हैं। इनसे बढ़कर झुठा और कौन होगा ? इस स्ठोकमें तो अतिशयोक्तिकी हद कर डाली है।?

रायने कहा—'प्रमो ! इसे तो हम ही समझ सकते हैं, यथार्थ वर्णन तो इसी स्रोकमें किया गया है । ऐसे स्वाभाविक गुणपूर्ण स्रोककी रचना सभी किव नहीं कर सकते ।' इतना कहकर रायने 'विदग्धमाधव' के अन्य भी बहुत से स्थलोंको मुना और मुनकर उनके काव्यकी हृदयसे भूरि-भूरि प्रशंसा की । 'विदग्धमाधव' को मुन लेनेपर राय रामानन्दजी कहने लगे—'अपने दूसरे नाटक 'लिलतमाधव' की माधुरीकी बानगी भी इन सभी उपस्थित भक्तोंको चला दीजिये । हाँ, उसका भी पहले मङ्गलाचरणका स्रोक सनाहये।'

यह सुनकर श्रीरूपजी फिर उसी लहजेके साथ श्लोक पढ़ने लगे-

सुररिपुसुदशामुरोजकोकान्
मुखकमलानि च खेद्यश्वखण्डः।
चिरमखिलसुहृष्टकोरनन्दी

दिशतु मुकुन्दयकाःशशी मुदं वः ॥॥॥ ( ललितमा० ना० १।१)

<sup>#</sup> अमुरोंकी क्रियोंके स्तनरूप चकवाओंको और मुखरूपी कमल-समूहोंको जो शोकप्रस्त बनाते हैं और अपने चकोरकृन्दके समान समस्त मुहद्दर्शको (अपनी मुन्दर शीतल किरणोंसे) मुखी बनाते हैं वे ही श्रीमुकुन्दके यशरूपी पूर्ण चन्द्र तुन्हें चिरकालतक प्रसन्नता प्रदान करें।

की स्तुतिमें जो श्लोक हो उसे भी मुनाइये। उसके श्रवणसे यहाँ सभी उपस्थित भक्तोंको अत्यन्त ही आह्वाद होगा। हाँ, मुनाइये।'

प्रभुकी ओर न देखते हुए धीरे-धीरे श्रीरूपजी पढ़ने लगे-

निजप्रणयितां सुधामुदयमाप्तुवन् यः क्षितौ किरस्यलमुरीकृतद्विजकुलाधिराजस्थितिः । स लुञ्चिततमस्तितमेम शचीसुताख्यः शशी वशीकृतजगन्मनाः किमपि शर्म विन्यस्यतु ॥%

(ललितमा०१।२)

इस स्ठोकको सुनते ही प्रभु कुछ बनावटी क्रोधके स्वरमें कहने लगे—'रूपने और सम्पूर्ण काव्य तो बहुत ही सुन्दर बनाया । इनका एक एक स्ठोक अमूल्य रतके समान है, किन्तु जाने क्या समझकर इन्होंने ये दो एक अतिहायोक्तिपूर्ण स्ठोक मणियोंमें काँचके दुकड़ोंके समान मिला दिये हैं ?'

इसपर भक्तोंने एक स्वरंसे कहा—'हमें तो यही स्त्रोक सर्वश्रेष्ठ प्रतीत हुआ है।' बातको यहीं समाप्त करनेके लिये राय महाश्ययने कहा—'अच्छा, छोड़िये इस प्रसंगको। आगे काव्यकी मधुरिमाका पान कीजिये। हाँ, रूपजी! इस नाटकके भी भावपूर्ण अच्छे अच्छे स्थल पढ़- कर सुनाइये।'

अज अवनिपर उदित होकर द्विजराजकी स्थितिमें रहते हुए निज प्रणयरूपी रसामृतको वितीर्ण कर रहे हैं और अज्ञानरूपी अन्धकारसमृहको दूर करते हैं, वे ही सम्पूर्ण जगत्के मनको बशमें करनेवाले 'श्रचीनन्दन' नामके चन्द्रमा हमारा कल्याण करें—हमारे लिये मङ्गल विधान करें।

इतना मुनते ही श्रीरूपजी नाटकके अन्यान्य स्थलींको बड़े स्वरके साथ मुनाने लगे। सभी रसमर्मज्ञ भक्त उनके भक्तिभावपूर्ण काव्यकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे। अन्तमें प्रभु रूपजीका प्रेमसे आलिङ्गन करके भक्तोंको साथ लेकर अपने स्थानपर चले गये।

इस प्रकार भक्तोंके साथ रथयात्रा और चातर्मासके सभी त्यौहारों तथा पर्वोको पहलेकी भाँति धूमधामसे मनाकर, कारके दशहरेके बाद भक्तोंको गौड़के लिये विदा किया। नित्यानन्दजीसे प्रभुने प्रतिवर्ष पुरी न आनेका पुनः आग्रह किया, किन्तु उन्होंने प्रभु-प्रेमके कारण इसे स्वीकार नहीं किया। सभी भक्त गौड देशको छौट गये। श्रीरूप कुछ दिनों प्रभुके पास और रहे। अन्तमें कुछ समयके पश्चात् प्रभुने उन्हें बून्दावनमें ही जाकर निवास करनेकी आज्ञा दी । प्रसुकी आज्ञा शिरोधार्य करके वे गौड़ देश होते हुए वृन्दावन जानेके लिये उद्यत हुए । यही इनकी प्रभसे अन्तिम भेंट थी। यहाँसे जाकर ये अन्तिम समयतक श्रीवृन्दावनकी पवित्र भूमिमें ही श्रीकृष्णकीर्तन करते हुए निवास करते रहे। व्रजकी परम पावन भूमिको छोड़कर ये एक रात्रिके लिये भी व्रजसे बाहर नहीं गये। प्रभुने जाते समय इनका प्रेमपूर्वक आलिङ्गन किया और भक्तिविषयक ग्रन्थोंके प्रणयनकी आज्ञा प्रदान की । इन्होंने प्रभुकी आज्ञा शिरोधार्य करके श्रीकृष्णके गुणगानमें ही अपना सम्पूर्ण समय बिताया । गौडमें इनकी कुछ धन-सम्पत्ति थी। उसका परिवारवार्लोमें यथारीति विभाग करनेके निमित्त इन्हें गौड़ भी जाना था, इसिलये ये प्रभुत्ते विदा होकर गौड़ देशको ही गये और वहाँ इन्हें लगभग एक वर्ष धन-सम्पत्तिकी व्यवस्था करनेके निमित्त ठहरना पडा ।

### नीलाचलमें श्रीसनातनजी

वृन्दावनात् पुनः प्राप्तं श्रीगौरः श्रीसनातनम् । देहपातादवन् स्नेहाच्छुन्दं चके परीक्षया ॥ॐ (श्रीचैतन्य चरि० अ० छी० ४ । १ )

श्रीरूप तो सम्पत्तिकी व्यवस्था करनेके निमित्त गौड देशमें ठहरे हुए हैं, अब इनके भाई श्रीसनातनजीका समाचार सुनिये। सनातनजीने 'मथुरामाहात्म्य' हस्तगत करके उसीके अनुसार व्रजमण्डलके समस्त तीयोंकी यात्रा की । यात्राके अनन्तर उन्हें अपने भाईसे भेंट करने तथा प्रभुके दर्शनोंकी इच्छा हुई । अपने भाइयोंका समाचार जाननेके लिये वे बजरे नीलाचलकी ओर चल पड़े । गौड़ तो उन्हें जाना ही नहीं था, क्योंकि ये जेलरको इस बातका वचन दे आये थे। अत: प्रयागसे काशी होते हुए झाड़ीखण्डके विकट रास्तेसे ये पुरीकी ही ओर चले। इन्होंने सब लोगोंके जानेवाले राजमार्गमे यात्रा करना उचित नहीं समझा, इसीलिये ये जंगलके कण्टकाकीर्ण भयद्भर पथके ही पथिक बने । रास्तेमें जंगलकी झाड़ियोंकी विषेली वायु लगनेसे इनके सम्पूर्ण अङ्कमें भयद्भर खजली हो गयी। खजली पक भी गयी और उससे पीब बहने लगा। जैसे-तैसे ये पुरीमें पहुँचे। पुरीमें ये कहाँ ठहरें ? पहले कभी आये नहीं थे। इतना इन्होंने सुन रक्खा था कि प्रभु कहीं मन्दिरके ही समीपमें रहते हैं, किन्त यवनोंके संसगी होनेके कारण ये अपनेको मन्दिरके समीप जानेका अधिकारी ही नहीं समझते थे। इसिलये ये महात्मा हरिदासजीका स्थान पूछते-पूछते वहाँ पहुँचे । हरिदासजी इन्हें

श्रीवृन्दावनसे लौटे हुए श्रीसनातनको महाप्रसु श्रीगौराङ्गदैवने श्रीजगन्नाधजीक रथके चक्रके नीचे दक्कर मरनेके विचारसे इटाकर और कठिन परीक्षा करके शुद्ध बना दिया।

देखते ही खिल उठे और इनकी युगायोग्य अभ्यर्चना की। सनातन प्रभुके दर्शनोंके लिये बड़े उत्सुक हो रहे थे, किन्तु मन्दिरके समीप न जानेके लिये विवश थे, तब हरिदासजीने इन्हें धैर्य बँधाते हए कहा-'आप घबडाइये नहीं, प्रभू यहाँ नित्यप्रति आते हैं, वे अभी आते ही होंगे ।' इतनेमें ही दोनोंने श्रीहरिके मधुर नामोंका संकीर्तन करते हुए प्रभुको दुरसे आते हए देखा । प्रभुको देखते ही एक ओर हटकर श्रीसनातन-जी भूमिपर लोटकर साष्टाङ प्रणाम करने लगे। हरिदासजीने कहा-'प्रभो ! सनातन साष्टाङ्क कर रहे हैं ।' 'सनातन यहाँ कहाँ ?' इतना कहते हए प्रभ जल्दीसे सनातनका आलिङ्गन करनेके लिये दौड़े । प्रभको अपनी ओर आते देखकर सनातनजी जल्दीसे उठकर एक ओर दौड़े और कातर स्वरसे कहते जाते थे-प्रभो ! मैं नीच एक तो वैसे ही अधम, नीच और यवन-संसर्गी था, तिसपर भी मेरे सम्पूर्ण शरीरमें खाज हो रही है। आप मेरा स्पर्श न करें। किन्त प्रभ कब सननेवाले थे। जल्दीसे दौड़कर उन्होंने बलपूर्वक सनातनजीको पकड़ लिया और उनका गाढालिङ्गन करते हुए वे कहने लगे-- 'आज हम कृतार्थ हो गये। सनातनके शरीरकी सन्दर सगन्धिको सँघकर हमारे लोक-परलोक दोनों ही सुधर गये ।' स्चम्च प्रभुने सनातनजीके दिव्य शरीरमेंकी खाजमें-से एक प्रकारकी दिव्य सगन्धिका अनुभव किया । सनातनजी सङ्कोचके कारण किंकर्तव्यविमृद हो गये । महाप्रभुकी अपार अनुकम्पाके भारसे दवे हुए वे विवश होकर पृथ्वीकी ओर देखने लगे। महाप्रभुकी अहेतुकी कपाके स्मरणसे उनका हृदय पिघल रहा था और वह पानी बन-बनकर आँखोंके द्वारा निकलकर प्रभुके काषाय रंगवाले वस्त्रोंको भिगो रहा था।

थोड़ी देरके अनन्तर प्रभु वहीं एक आसनपर बैठ गये। नीचे सिर किये हुए भूमिपर सनातनजी और हरिदासजी बैठ गये। प्रभुने धीरे-धीरे रूपके आनेका और उनके मिलने आदिका सभी बृत्तान्त सुना दिया । इसी प्रसंगमें प्रभुने श्रीअन्एके परलोकगमनका समाचार भी मुना दिया । भाईके वैकुण्डवासका समाचार मुनकर वीतराग महात्मा सनातनजीका भी हृदय उमड़ आया । वे अपने अशुओंके प्रभावको रोक नहीं सके । प्रभुके कमलमुखपर भी कुछ विषण्णताके भाव प्रतीत होने लगे । प्रभुने धीरे-धीरे मर्राई हुई आवाजसे कहा—'सनातन ! सुम्हारे भाईने सद्गति पायी । वे परमभागवत पुरुषोंके लोकमें परमानन्द-मुखका अनुभव करते होंगे, उनसे बढ़कर सौमाग्यशाली हो ही कौन सकता है जिन्होंने देहत्यागके पूर्व अपना घरबार त्याग दिया, वजमण्डलके सभी तीयोंकी यथाविधि यात्रा की और अन्तिम समयमें अपने परमभागवत गुरुख्वरूप ज्येष्ठ भ्राता श्रीरूपजीकी गोदमें सिर रखकर भगवती भागीरयीके रम्य तटपर इस नश्चर शरीरको त्याग दिया और वैकुण्डवासी बनगये, उन महाभागके निमित्त तुम्हें शोक नहीं करना चाहिये । ऐसी मृत्युके लिये तो इन्द्रादि देवता भी तरसते हैं।'

रुँध हुए कण्ठसे ऑस् पेंछते हुए श्रीसनातनजीने कहा—प्रामो ! मैं उन महाभागके शरीरके लिये घटन नहीं कर रहा हूँ । वे तो नित्य हैं, शाश्वत धाममें जाकर अपने इष्टदेव श्रीसीतारामजीके चरणाश्रित वन गये होंगे, किन्तु मुझे इसी बातका सोच रहा कि अन्तिम समय मैं उनके दर्शन नहीं कर सका । मैं अभागा उनके निधनकालके दर्शनोंसे विश्वत ही रहा।'

प्रभुने करूण स्वरमें कहा----(रूप कहते थे, उनकी निष्ठा अलैकिक थी, अन्तिम समयमें उन्होंने श्रीसीतारामजीका ध्यान और स्मरण करते हुए प्रसन्नतापूर्वक ही शरीरत्याग किया।

सनातनजीने पश्चात्तापके स्वरमें कहा—प्रमो ! मैं उनकी निष्ठा आपके सम्मुख क्या बताऊँ । कहनेको तो वे हमारे छोटे भाई थे, किन्सु निष्ठामें वे हम दोनोंसे बढकर थे । उनकी-जैसी निष्ठा मैंने आजतक किसीमें भी नहीं देखी। हमारी तो निष्ठा ही क्या, उनके सामने हमारी निष्ठा तो नहींके ही समान है। वे सदा हमारे साथ रहते और तीनों ही मिलकर श्रीमद्भागवतकी कथा सुना करते । उनके इष्टदेव श्रीसीतारामजी थे। हम दोनोंने एक दिन परीक्षांके निमित्त उनसे कहा- 'अनूप ! तम स्वयं समझदार हो। श्रीरामचन्द्रजीकी लीलाओंकी अपेक्षा श्रीकृष्णचन्द्रजी-की लीलाओं में अधिक माधुर्य है, इसलिये तम श्रीकृष्णको ही अपना उपास्यदेव क्यों नहीं बना लेते । इससे तीनों ही भाई श्रीकृष्णोपासक होकर साथ-ही-साथ उपासना-भजन और कथा-कीर्तन किया करेंगे।'वे हम दोनोंका अत्यधिक आदर करते थे। हमारी बातको उन्होंने कभी नहीं टाला । हमारे ऐसे कथनको उन्होंने स्वीकार कर लिया और कहा---(आप दोनों भाई ही मेरे गरु, माता, पिता तथा शिक्षक हैं। आप जैसा कहेंगे वैसा ही करूँगा। कल मुझे कृष्णमन्त्रकी ही दीक्षा दे देना। १ इतना कहकर वे सोने चले गये। इमने देखा, वे रात्रिभर हाय हाय करते रहे, एक क्षण-को भी नहीं सोये । प्रात:काल उन्होंने आकर इमसे कहा-- भाइयो ! में क्या करूँ, यह सिर तो मैं श्रीरामचन्द्रजीके चरणोंमें चढा चका । रात्रिको मैंने बहुत चेष्टा की कि उस चढ़ाये हुए सिरको किरसे छौटा छूँ। किन्त मेरी हिम्मत नहीं पड़ी । मैं इस शरीरको प्रसन्नतापूर्वक त्याग सकता हुँ, किन्तु मुझसे श्रीसीतारामजीकी उपासना न छोड़ी जायगी। उनकी ऐसी ऐकान्तिक निष्ठाको देखकर इमें परम आश्चर्य हुआ और अपनी निष्ठाको बार-बार धिकारने लगे । सो, प्रभो ! वे मेरे भाई सचमुच ही अनूप थे, उनकी उपमा किसीसे दी ही नहीं जा सकती।

प्रभुने कहा-- व्ययार्थ निष्ठा तो इसीका नाम है। ठीक इसी प्रकार मैंने श्रीरामोपासक मुरारी गुप्तसे भी यही बात कही थी और उन्होंने भी यही उत्तर दिया था । सेव्य-सेवकका भाव इसी प्रकार ऐकान्तिक और दृद होना चाहिये, जो किसी प्रकारके भी प्रकोभन आनेपर हिल न सके । तभी प्रभुप्रेमकी प्राप्ति हो सकती है । दस प्रकार प्रभु बहुत देरतक श्रीसनातन-जीसे वातें करते रहे । अन्तमें उन्हें वहीं हरिदासजीके ही समीप रहनेका आदेश देकर आप अपने स्थानके लिये चले गये और गोविन्दके हार्यों दोनोंके ही लिये श्रीजगन्नायजीका महाप्रसाद भिजनाया । इस प्रकार सनातनजी पुरीमें ही हरिदासजीके समीप रहने लगे । प्रभु नियमितरूपसे इन दोनोंको देखनेके लिये आया करते थे ।

श्रीसनातन जी लगभग चैत्रमासमें पुरी पश्चारे थे । वे भीतर मन्दिरमें दर्शनोंके लिये न जाकर दूरसे ही मन्दिरकी पताकाको प्रणाम कर लेते थे । शरीरका भोग अच्छे-अच्छे महापुरुयोंको भी भोगना पड़ता है, सनातनजीकी भयक्कर खाज अभी अच्छी नहीं हुई । खुजाते-खुजाते उनके सम्पूर्ण शरीरमें बड़े-बड़े घाव हो गये और उनमेंसे निरन्तर पीव बहुता रहता था।

ज्येष्ठका महीना था। प्रभु पुरीसे चार-पाँच मीळकी दूरीपर यमेश्वर टोटामें गये हुए थे। बारह बजे उन्होंने सनातनको भी भिक्षाके लिये वहीं बुलाया। यमेश्वर जानेके लिये दो मार्ग थे—एक तो सिंहद्वार होकर सीधे सड़क सड़क जाना होता है, दूसरे समुद्रके किनारे-किनारे भी यमेश्वर जा सकते हैं। ज्येष्ठकी प्रखर धूपके कारण समुद्र-किनारेकी बालू जल रही थी। यदि उसमें कचा चना डाल दिया जाय तो क्षणभरमें भुनकर खिल जाय। उस बालूमें मनुष्यकी तो बात ही क्या, बारह बजे पद्म भी जानेमें हिचकता है, किन्तु जब सनातनजीने सुना कि प्रभुने मुझे बुलाया है, तब तो वे अपने भाग्यकी सराहना करते हुए उसी बालुकामय प्रथसे नंगे पैरों ही प्रभुके समीप पहुँचे। शरीरको तो सर्दी-गर्मीका सुख-दुःख व्यापता ही है। सनातनजीक पैरोंमें बड़े-बड़े छाले एड गये। प्रभुने उन्हें देखते ही पूछा—अरे! तुम इतनी धूपमें किघर होकर आये हो!'

सरलताके लाय सनातनजीने कहा--प्रभो ! समुद्रतटके रास्तेचे ही ब्याया हूँ।

प्रभुने उनके पैरोंके छालोंको देखते हुए कहा—'देखो, नंगे पैरों तप्त बालूमें आनेसे तुम्हारे पैरोंमें छाले पढ़ गये। तुम सिंहद्वारके रास्तेसे डोकर क्यों नहीं आये ?'

सनातनजीने दीनताके साथ कहा—प्रभो ! सिंहदार होकर श्री-जगन्नायजीके सेवक तथा दर्शनार्थी आते-जाते रहते हैं, उनसे कहीं भूलमें स्पर्श हो जाय तो मैं ही पापका भागी वन्ँगा। इसी भयसे मैं सिंहदार होकर नहीं आया।

प्रभु इनकी ऐसी मर्यादा, दीनता और सरलताको देखकर मन-ही-मन बहुत प्रसन्न हुए और उनका जोरोंसे गाढ़ालिङ्गन करते हुए कहने लगे—'सनातन! तुम धन्य हो, तुम्हीं विध्यावताके सखे रहस्यको समझे हो। यद्यपि तुम्हारे, लिये स्वयं कोई विधि-निगेध नहीं है, फिर भी तुम लोकमर्यादाके निमित्त ऐसा व्यवहार करते हो, यह सर्वश्रेष्ठ है। मनुष्य चाहे कितनी भी उन्नति क्यों न कर ले फिर भी उसे मर्यादाका उल्ज्ञन न करना चाहिये। क्योंकि मर्यादा भङ्ग करनेसे लोकनिन्दा होती है और लोकनिन्दासे सदा पतनका भय बना रहता है।' सनातनके आलिङ्गनसे प्रमुके सुवर्णके समान सुन्दर द्यारिमें कई जगह पीव लग गया, इससे सनातनजीको अपार दुःख हुआ, वे सोचने लगे—'स्मा कलूँ, प्रभु तो मेरा आलिङ्गन बिना किये मानते ही नहीं! इसलिये अब इस मयङ्गर द्यारिको रखकर क्या कलूँगा। प्रमुके दर्शन तो हो ही गये। रययात्राके दिन जगनायजीके दर्शन और करके उन्हींके रथके नीचे पिचकर मर जाऊँगा।'

महाप्रमु इनके मनोभावको समझ गये । वे एक दिन भक्तोंके सहित आकर सनातनजीरे वार्ते करने छगे । उन्होंने वार्तो-ही-वार्तोमें कहा----

चै० च० ख० ४--१३--

प्सनातन ! शारीर त्यागनेसे तुमने क्या लाम सोचा है ! मनुष्यका अन्तिम पुरुषार्थ प्रभुप्राप्ति है, यदि शारीर त्यागनेसे प्रभुप्राप्ति हो सके, तो मैं तो हजारों बार शारीर धारण करके उन्हें त्यागनेको तैयार हूँ । इस प्रकार शारीर त्यागना तामसी प्रवृत्ति है । जो संसारी ताषोंसे खिन्न होकर किसी कारणसे शरीरसे ऊबकर प्राण त्याग देते हैं, उनकी सद्गति नहीं होती । उन्हें फिर कमोंके मोगके निमित्त आसुरी प्रकृतिके शरीर धारण करने होते हैं । शरीरका सदुपयोग श्रीकृष्णसंकीर्तन करनेमें ही है । यदि भगवज्ञाम-चिन्तन और स्मरण बना रहता है तो किर शरीर कैसी भी दशामें रहे, विवेकी पुरुषको शरीरकी कुछ भी परवा न करनी चाहिये।

प्रभुकी बात सुनकर नीचा सिर किये हुए सनातनजीने कहा— 'प्रभो ! इस बेकार और अपवित्र शरीरको रखवाकर आप इससे क्या कराना चाहते हैं ! इससे तो अब दूसरोंको दुःखके सिवा किसी प्रकारका लाभ नहीं पहुँचता।'

प्रभुत्ते कहा— 'तुम्हें हानि लाभसे क्या ? तुम तो अपने शरीरको मुझे सींप चुके । दान की हुई वस्तुको लीटाकर कोई उसका मनमाना उपयोग कर सकता है ? तुम्हारे जाने में इसका कुछ भी उपयोग करूँ, तुम्हें इसे नष्ट करनेका अधिकार नहीं है । इससे मुझे बड़े-बड़े काम कराने हैं।

सनातनजीने धीरेसे कहा---(प्रभी ! आपकी आज्ञाका उल्लह्मन करनेकी शक्ति ही किसमें है ! जैसी आप आज्ञा करेंगे, वहीं मैं करूँगा ।

इस प्रकार सनातनजीको समझा-बुझाकर प्रभु भक्तोंके सहित स्थानके लिये चले गये।

सनातनजीने आत्मधातका विचार तो परित्याग कर दियाः किन्तु प्रभुके आलिङ्गन करनेके कारण उन्हें सदा संकोच बना रहता । वे सदा प्रमुसे बचे ही रहते किन्तु प्रमु उन्हें खोजकर आलिक्कन करते। इससे वे सदा व्यथित से बने रहते। एक दिन उन्होंने अपनी मनोव्यया पुरीमें ही प्रमुके समीप निवास करनेवाले जगदानन्द पण्डितसे कही। जगदानन्द जीने कहा—'आपका पुरीमें ही रहना ठीक नहीं है। आषादमें रथयात्राके दर्शन करके यहाँसे सीधे बृन्दावन चले जाहये। आपके लिये प्रमुने वही देश दिया है, उस प्रमुदत्त देशमें जाकर भगवनाम जप करते हुए समय व्यतीत कीजिये।'

सनातनजीने प्रकलता प्रकट करते हुए कहा— पण्डितजी ! आपने यह बड़ी ही उत्तम सम्मित दी । आषाढ़के पश्चात् में यहाँसे अवस्य ही चला जाऊँगा ।' ऐसा निश्चय करके वे रथयात्राकी प्रतीक्षा करने लगे । एक दिन बातों ही बातों में उन्होंने प्रभुसे कहा— प्रभो ! मुझे पण्डित जगदानन्दजीने बड़ी सुन्दर सम्मित दी है । रथयात्रा करके में हृन्दावन चला जाऊँगा और वहीं रहूँगा ।' प्रभु जगदानन्दजीके ऐसे भावको समझकर उनके ऊपर प्रेमका कोध प्रकट करते हुए कहने लगे— प्रजादानन्द अपनेको अब बड़ा भारी पण्डित समझने लगा, जो सनातनजीको भी शिक्षा देने लगा । हमें शिक्षा दे तो ठीक भी है, सनातनजी तो अभी इसे सैकड़ों व्यॉतक पढ़ा सकते हैं । मूर्ख कहींका, कलका छोकड़ा होकर इतने बड़े लोगोंको सम्मित देने चला है ।'

इस बातको सुनकर जगदानन्दजी तो सन्न पड़ गये, काटो तो शरीरमें रक्त नहीं ! वे डबडवायी आँखोंसे पृथ्वीकी ओर देखने लगे । तब सनातनजीने अत्यन्त ही विनम्र भावसे प्रभुके पेर पकड़े हुए कहा—प्प्रमो ! जगदानन्दजीने तो मेरे हितकी ही बात कही है । आप मुझ पतितको स्पर्श करते हैं, इस बातसे किसे दुःख न होगा ! मैं स्वयं संकुचित बना रहता हूँ ।'

#### १९६ श्रीश्रीवैतन्य-चरितावली खण्ड ४

प्रभुने फिर उसी स्वर्में कहा—-'इसे मेरे शरीरकी इतनी जिन्ता क्कों ! यह शरीरको ही सब कुछ समझता है। इसे बैष्णबोंके माहात्म्यका पता नहीं ! सनातनजीके शरीरको यह अन्य साधारण लोगोंके शरीरके समान समझता है। इसे पता नहीं, सनातनजीका शरीर जिन्मय है। उसे खुजली और कुछ कहाँ ! यह तो उन्होंने मेरे प्रेमकी परीक्षाके निर्मित्त अपने शरीरमें उत्पन्न कर ली है कि मैं घृणा करके इनके शरीरको स्पर्श न करूँ। कोई भाग्यवान् पुरुष सनातनजीके शरीरको सूँचे तो सही, उसमेसे दिव्य सुगन्ध निकलती रहती है। मैं कुछ सनातन-जीके ऊपर कृपा करनेके निमित्त उनका आलिङ्गन योड़े ही करता हूँ, मैं तो उनके शरीर-स्पर्शस अपने देहको पावन बनाता हूँ।'

प्रभुके मुखसे अपनी इतनी भारी प्रशंसा मुनकर सनातनजी रोते-रोते कहने लगे—-प्रभो! मैंने ऐसा कौन-सा घोर अपराध किया है, मेरे किन जन्मोंके अनन्त पाप आज आकर उदय हुए हैं, जो आप मुझे यह प्रशंसारूपी हलाहल विप पिला रहे हैं। जगदानन्दजीका आज भाग्य उदय हुआ। आज त्रिलोकीमें इनसे बढ़कर भाग्यवान् कौन होगा, जिनकी वात्सस्यरनेहसे पुत्रकी भाँति प्रभु भत्संना कर रहे हैं। हाय, ऐसी प्रेममयी भत्संना जिनके भाग्यमें बदा है, वे महानुभाव धन्य हैं! गुरुजन जिनकी नित्य आलोचना करते रहते हैं, वे परम सौभाग्यशाली पुरुष हैं। हे करुणाके सागर प्रभो! इस अधमको किस अपराधसे अपनेपनसे पृथक करके आपने यह प्रशंसारूपी सर्पिणी बल्पूर्वक मेरे गलेसे लपेट दी। नस्य! मैं अब अधिक सहन न कर सकूँगा।'

सनातनजीकी ऐसी कातर वाणी सुनकर प्रभु कुछ लजितने हो क्रिये और अत्यन्त ही प्रेमके स्वरमें जगदानन्दजीकी ओर देखकर कहने लगे—'जगदानन्दने मेरे शरीरके स्नेहसे और तुम्हारे आग्रहसे ही ऐसी सम्मति दे दी होगी। मैंने अपने क्रोधके आवेशमें ऐसी बातें इनके लिये कह दी। इसका कारण मेरा तुम्हारे ऊपर सहज स्नेह ही है। तुम इस वर्ष यहीं मेरे पास ही रहो, अगले वर्ष इन्दावन जाना। इसना कड़कर प्रभुने सनातनजीका फिर जोरोंसे आलिङ्गन किया। वस, फिर क्या था! न जाने वह खुजली और उसकी पीड़ा कहाँ चली गयी!! उसी समय उनकी खाज अच्छी हो गयी और दो-चार दिनमें उनके घाव अच्छे होकर उनका शरीर सुवर्णके समान कान्ति-काल बन गया।

रथयात्राके समय अद्वेताचार्यः नित्यानन्द आदि सभी गौडींव भक्त प्रतिवर्षकी माँति अपने स्त्री-बच्चोंके सहित पुरीमें आये । प्रभूने उन सबसे सनातनजीका परिचय कराया। सनातनजी प्रमुके परम कृषापात्र इन सभी प्रेमी भक्तोंका परिचय पाकर परम प्रसन्न हुए और उन्होंने मधीकी चरणवन्द्रना की । सभीने सनातन जीकी श्रद्धाः दीनता और तितिक्षाकी भूरि-भूरि प्रशंसा की । बरसातके चार महीने रहकर सभी भक्त देशके लिये लौट गये, किन्तु सनातनजी वहीं रह गये। वे दूसरे वर्ष प्रमसे विदा होकर और उनकी आज्ञा शिरोधार्य करके परीसे सीधे ही काशी होते हुए वृन्दावन पहुँचे। पुरीसे चलते समय वे बलभद्र भड़ाचार्यसे उस रास्तेके सभी स्थानोंके नाम लिख ले गये थे, जिस रास्तेसे प्रभ वृन्दावन गये थे उन सभी स्थानोंका दर्शन करते हुए और प्रभकी लीलाओंका स्मरण करते हुए उसी रास्तेसे सनातनजी वृन्दावनतक पहुँचे । तबतक रूपजी वृन्दावनमें नहीं पहुँचे थे। सनातनजी वहीं। बन्दावनके वृक्षोंके नीचे अपना समय विताने लगे। कुछ दिनोंके अनन्तर गौड़ देशसे श्रीरूपजी भी वृन्दावन पहुँच गये और दोनों भाई साथ ही श्रीकृष्णकथाकीर्तन करते हुए कालयापन करने लगे। ----

## श्रीरघुनाथदासजीका गृहत्याग

गुरुर्न स स्थात् स्वजनो न स स्थात् पिता न स स्थाजननी न सा स्थात्। दैवं न तत् स्थान्न पतिश्च स स्था-न्न मोचयेशः सम्रपेतग्रस्यम्॥ ॥

ાસપતસત્સુમ્ ॥‰

(श्रीमद्भाव्या ५।५।१९)

सप्तप्रामके भूम्यधिकारी श्रीगोवर्धनदास मजूमदारके पुत्र भीरखुनाथदासजीको पाठक भूले न होंगे। शान्तिपुरमें अद्वैताचार्यजीके घरपर ठहरे हुए प्रभुके उन्होंने दर्शन किये थे और प्रभुने उन्हें मर्कट-वैराग्य त्यागकर घरमें ही रहते हुए भगवत्-भजन करनेका उपदेश दिया था और उनके ग्रहत्यागके अत्यन्त आग्रह करनेपर प्रभुने कह दिया था—'अच्छा देखा जायगा। अब तो द्वम घर चले जाओ, हम शीघ्र ही हृन्दावनको जायँगे, वहाँसे लौटकर जब हम आ जायँ, तब जैसा उचित हो वैसा करना।'

अब जब रघुनायजीने सुना कि प्रमु ब्रजमण्डलकी यात्रा करके पुरी लौट आये हैं, तब तो वे चैतन्यचरणोंके दर्शनोंके लिये अल्यन्त ही लालायित हो उठे। उनका मनमधुप प्रमुके पादपद्मोंका मकरन्द पान करनेके निमित्त पागलन्सा हो गया; वे गौराङ्गका चिन्तन करते हुए ही

मृत्युके पाशसे बँवे हुए पुरुषको जो संसारबन्धनसे खुझानेमें समर्थ नहीं होता वह अक्षर पड़ानेपर भी वास्तविक गुरु नहीं है, कुटुन्बमें उत्पन्न होने-पर भी स्वजन नहीं है, वीर्थसे उत्पन्न करनेवाला होनेपर भी सच्चा पिता नहीं है, शरीरको पैदा करनेवाली होनेपर भी वह वास्तविक माता नहीं है, माननीय होनेपर भी वह यथार्थ दैव नहीं है और पाणिग्रहण करनेपर भी वह सच्चा पति नहीं है।

समयको व्यतीत करने लगे। जमरसे तो सभी संसारी कार्मोको करते रहते, किन्दु भीतर उनके हृदयमें चैतन्यविरहजनित अग्नि जलती रहती। वे उसी समय सब कुछ छोड़-छाड़कर चैतन्यचरणोंका आश्रय प्रहण कर लेते, किन्तु उस समय उनके परिवारमें एक विचित्र घटना हो गयी।

सप्तग्रामका ठेका पहले एक मुसलमान भूम्यधिकारीपर था। वही उस मण्डलका चौधरी था। उसपरसे ही इन्हें इस इलाकेका अधिकार प्राप्त हुआ था । वह प्रतिवर्ष आमदनीका चतुर्धोश अपने पास रखकर तीन अँश बादशाहके दरबारमें जमा करता था। उस मण्डलकी समस्त आमदनी बीस लाख रुपये सालानाकी थी । हिसाबसे इन मजमदार भाइयोंको पन्द्रह लाख राजदरबारमें जमा करने चाहिये और पाँच लाख अपने पास रखने चाहिये, किन्त ये अपने कायस्थपनेक बुद्धिकौशलसे बारह ही लाख जमा करते और आठ लाख खयं रख हेते। चिरकालसे ठेका इन्हींपर रहनेसे इन्हें भम्यधिकारी होनेका स्थायी अधिकार प्राप्त हो जाना चाहिये था, क्योंकि बारह वर्षमें ठेका स्थायी हो जाता है, इस बातसे उस पुराने चौधरीको चिढ हुई। उसने राजदरबारमें अपना अधिकार दिखाते हुए इन दोनों भाइयोंपर अभियोग चलाया और राजमन्त्रीको अपनी ओर मिला लिया। इसीलिये इन्हें पकड़नेके लिये राजकर्मचारी आये। अपनी गिरफ्तारीका समाचार सनकर हिरण्यदास और गोवर्धनदास-दोनों भाई घर छोड़कर भाग गये। घरपर अकेले रघनाथदासजी ही रह गये, चौधरीने इन्हें ही गिरफ्तार करा लिया और कारावासमें भेज दिया। यहाँ इन्हें इस बातके लिये रोज डराया और धमकाया जाता या कि ये अपने ताऊ ( पिताके बड़े भाई ) और पिताका पता बता दें, किन्तु इन्हें उनका क्या पता था, इसलिये ये कुछ भी नहीं बता सकते थे। इससे कुद्ध होकर चौधरी इन्हें भाँति-भाँतिकी यातनाएँ देनेकी चेष्टा करता, बुद्धिमान् और प्रत्युत्पन्नमति रघुनाथदासजीने सोचा-- 'ऐसे काम नहीं चलेगा । किसी-न- 200

किसी प्रकार इस चौधरीको ही वशमें करना चाहिये। ' ऐसा निश्चब करके वे मन-ही-मन उपाय सोचने लगे। एक दिन जब चौधरी इन्हें बहुत तंग करना चाहता था, तब इन्होंने स्वाभाविक स्नेह दर्शाते हुए अत्यन्त ही कोमल स्वरसे कहा- 'चौधरीजी! आप मझे क्यों तंग करते हैं ? मेरे ताऊ, पिता और आप-तीनों भाई-भाई हैं। मैं अबतक तो आप तीनोंको भाई ही समझता हूँ। आप तीनों भाई आपसमें चाहे छहें या प्रेमसे रहें। मझे बीचमें क्यों तंग करते हैं ? आप तो आज लह रहे हैं बल फिर सभी भाई एक हो जायँगे। मैं तो जैसा उनका लहका वैसा डी आपका लक्का। मैं तो आपको भी अपना बढ़ा ताऊ ही समझता हैं। आप कोई अनपद तो हैं ही नहीं, सभी बातें जानते हैं। मेरे साथ ऐसा बर्ताव आपको शोभा नहीं देता।

गुळाबके समान खिले हुए मुखसे स्नेह और सरलताके ऐसे शब्द सनकर चौधरीका कठोर हृदय भी पसीज गया । उसने अपनी मोटी-मोटी भुजाओंसे रघुनायदासजीको छातीसे लगाया और आँखोंमें आँस भरकर गदगद कण्ठसे कहने लगा-विटा ! सचमच धनके लोभसे मैंने बड़ा पाप किया। तुम तो मेरे सगे पुत्रके समान हो। आजसे तुम मेरे पुत्र हए। मैं अभी राजमन्त्रीसे कहकर तुम्हें छुड़वाये देता हूँ । तुम्हारे ताऊ और पिता जहाँ भी हों उन्हें खबर कर देना कि अब डर करनेका कोई काम नहीं है। वे खशीसे अपने घर आकर रहें। यह कहकर उन्होंने राजमन्त्रीसे रघमायदासजीको मुक्त करा दिया । वे अपने घर आकर रहने लगे । अब तो उन्हें इस संसारका यथार्थ रूप मालूम पह गया । अवतक वे समझते थे कि इस संसारमें सम्भवतया थोड़ा-बहुत सुख भी हो। किन्तु इस घटनासे उन्हें पता चल गया कि संसार दुःख और कलहका घर है। कहीं तो दीनताके दु:खसे दुखी होकर लोग मर रहे हैं, कहीं कामपीड़ित हए कामीजन कामिनियोंके पीछे कुत्तोंकी भाँति घूम रहे हैं। कहीं कोई भाईसे लड़ रहा है। तो किसी जगह पिता-पुत्रसे कलह हो रहा है। कहीं किसीको दस-बीस गाँवोंकी जमींदारी मिल गयी है या कोई अच्छी राज-नौकरी या राजपदवी प्राप्त हो गयी है तो वह उसीके मदमें चूर हुआ लोगों-को प्रच्छ समझ रहा है। किसीकी कविताकी कलाकोविदोंने प्रशंसा कर दी है, तो वह अपनेको ही उराना और वेदव्यास समझता है। कोई विद्यांके मदमें, कोई धनके मदमें, कोई सम्पत्ति, अधिकार और प्रतिष्ठाके मदमें चर हैं। किसीका पुत्र मूर्ख है तो वह उसीकी चिन्तामें सदा दुखी बना रहता है। इसके विपरीत किसीका सर्वगुणसम्पन्न पुत्र है, तो उसे बोहा भी रोग होनेसे पिताका हृदय धडकने लग जाता है। यदि कहीं वह मर गया तो फिर प्राणान्तके ही समान दुःख होता है। ऐसे संसारमें सुख कहाँ, शान्ति कहाँ, आनन्द तथा उल्लास कहाँ ! यहाँ तो चारों ओर घोर विषणाता, भयंकर दुःख और भाँति-भाँतिकी चिन्ताओंका सम्राज्य है। सवा मुख तो शरीरधारी श्रीगढके चरणोंमें ही है। उन्होंके चरणोंमें जाकर परमशान्ति प्राप्त हो सकती है। जो प्रतिष्ठा नहीं चाहते, नेतृत्व नहीं चाहते, मान, सम्मान, बडाई और गुरुपनेकी जिनकी कामना नहीं है, जो इस संसारमें नामी परुष बननेकी वासनाको एकदम छोड़ चुके हैं, उनके लिये गुरुचरणोंके अतिरिक्त कोई दूसरा मुखकर, शान्तिकर, आनन्दकर तथा शीतल्ला प्रदान करनेवाला स्थान नहीं है। इसलिये अब मैं संसारी भोगोंसे पूर्ण इस घरमें नहीं रहेंगा । अब मैं श्रीचैतन्यचरणोंका ही आश्रय प्रहण करूँगा, उन्हींकी शान्तिदायिनी सुखमयी क्रोड़में बालककी भाँति कीडा करूँगा। उनके अरुण रंगवाले सन्दर तलुओंको अपनी जिहासे चाटूँगा और उसी अमृतोपम माधुरीसे मेरी तृति हो सकेगी। चैतन्यचरणाम्ब्जोंकी पावन परागके सिवा सुखका कोई भी दूसरा साधन नहीं । यह सोचकर वे कई बार पुरीकी ओर भगे भी, किन्तु धनी पिताने अपने सुचतुर कर्मचारियोंद्वारा इन्हें फिरसे पकड़वा मेंगवाया और सदा इनकी देख-रेख रखनेके निमित्त दस-पाँच पहरेदार इनके ऊपर विठा दिये। अब ये बन्दीकी तरह पहरोंके भीतर रहने छगे। छोगोंकी आँख बचाकर ये क्षणभरको भी कहीं अकेले नहीं जासकते थे। इससे इनकी विरह्याया और भी अधिक बढ़ गयी। ये 'हा गौर ! हा प्राणवछभ !' कह-कहकर जोरोंसे स्दन करने छगते। कभी-कभी जोरोंसे स्दन करते हुए कहने छगते—'हे हुदयरमण ! इस वेदनापूर्ण सागरसे कब उवारोंगे ! कब अपने चरणोंकी शरण दोंगे ! कब इस अधमको अपनाओंगे ! कब इसे अपने पास बुलाओंगे ! किस समय अपनी मधुमयी अमृतवाणींसे भिक्तत्त्वके सुधासिक वचनोंसे इस हुदयकी दहकती हुई ज्वालाको बुझाओंगे। हे मेरे जीवनसर्वस्व ! हे मेरी विना डाँड़की नौकांके पतवार ! मेरी जीर्णशीर्ण तरींके कैवर्तक प्रभो ! मुझे इस अन्धकूपसे बाँह पकड़कर बाहर निकालो ।' इनके ऐसे वे सिर-पैरके प्रलापको सुनकर प्रेममयी माताको इनके लिये अपार दु:ख होने लगा। उन्होंने अपने पति, इनके पिता गोवर्धनदास मजूमदारसे कहा—'इमारे कुलका एकमात्र सहारा यह रघु पागल हो गया है। इसे बाँधकर रखिये ऐसा न हो यह कहीं भाग जाय।'

पिताने मार्मिक स्वरमें आह भरते हुए कहा— (रघुको दूसरे प्रकारका पागलपन है। वह संसारी वन्धनको छिन्न-भिन्न करना चाहता है। रस्सीसे बाँधनेसे यह नहीं रुकनेका। जिसे कुवेरके समान अतुल सम्पत्ति, राजाके समान अपार सुल, अप्सराके समान सुन्दर स्त्री और भाग्यहीनोंको कभी प्राप्त न होनेवाला अतुलनीय ऐश्वर्य ही जब घरमें बाँधनेको समर्थ नहीं है, उसे बेचारी रस्सी कितने दिनों बाँधकर रख सकती है? माता अपने पतिके उत्तरसे और पुत्रके पागलपनसे अत्यन्त ही दुखी हुई। पिता मलीमाँति रघुनाथपर दृष्टि रखने लगे।

उन्हीं दिनों श्रीपाद नित्यानन्दजी ग्रामोंमें घूम-घूमकर संकीर्तनकी घूम मचा रहे थे। वे चैतन्यप्रेममें पागछ बने अपने सैकड़ों भक्तोंको साय लिये इधर-उधर घूम रहे थे। उनके उद्दण्ड नृत्यको देखकर लोग आश्चर्यचिकत हो जाते जारों ओर उनके यश और कीर्तिकी धम मच गयी । हजारों, लाखों मनुष्य नित्यानन्द प्रभुके दर्शनोंके लिये आने लगे। उन दिनों गौड़ देशमें 'निताई' के नामकी घूम थी । अच्छे-अच्छे सेठ-साहकार और भुम्यधिपति इनके चरणोंमें आकर छोटते और ये उनके मस्तकोंपर निर्भय होकर अपना चरण रखते, वे कतकत्य होकर होट जाते । लाखों रुपये भेंटमें आने लगे । नित्यानन्दजी खब उदारता-पूर्वक उन्हें भक्तोंमें बाँटने लगे और सत्कमोंमें द्रव्यको व्यय करने लगे। पानीहाटी संकीर्तनका प्रधान केन्द्र बना हुआ था । वहाँके राधव पण्डित महाप्रभ तथा नित्यानन्दजीके अनन्य भक्त थे । नित्यानन्दजी उन्हींके यहाँ अधिक ठहरते थे । रघनायजीने जब नित्यानन्दजीका समाचार सुना तो वे पिताकी अनुमति लेकर बीसों सेवकोंके साथ पानीहाटीमें उनके दर्शनोंके लिये चल पड़े । उन्होंने दूरसे ही गङ्गाजीके किनारे बहत-से भक्तोंसे घिरे हुए देवराज इन्द्रके समान देदीप्यमान उच्चासनपर बैठे हुए नित्यानन्दजीको देखा। उन्हें देखते ही इन्होंने भूमिपर लोटकर साष्ट्राङ्क प्रणाम किया । किसी भक्तने कहा-- श्रीपाद ! हिरण्य मजुमदारके कुँवर शाह रधनाथदासजी आये हैं, वे प्रणाम कर रहे हैं। खिलखिलाते हए नित्यानन्दजीने कहा—'अहा! रघ आया है? आज यह चोर जेलमेंसे कैसे निकल भागा ? इसे यहाँ आनेकी आज्ञा कैसे मिल गयी ? ( फिर रघुनाथदासजीकी ओर देखकर कहने लगे ) रघ ! आ, यहाँ आकर मेरे पास बैठ ।'

हाय जोड़े हुए अत्यन्त ही विनीत भावसे डरते से सिकुड़े हुए रघुनाथदासजी सभी भक्तोंके पीछे जूतियोंमें बैठ गये। नित्यानन्दजीने अब रघुनाथदासजीपर अपनी कृपा की। महापुरुष धनिकोंको यदि किसी कामके करनेकी आजा दें। तो उसे उनकी परम कृपा ही समझनी

चाहिये । क्योंकि धन अनित्य पदार्थ है और फिर यह एकके पास सदा स्थायी भी नहीं रहता। महापुरुष ऐसी अस्थिर वस्तुको अपनी अमोध आजा प्रदानकर स्थिर और सार्थक बना देते हैं। धनका सर्वश्रेष्ठ उपयोग ही यह है कि उसका व्यय महापुरुषोंकी इच्छासे हो। किन्तु ऐसा सयोग सभीके भाग्यमें नहीं होता। किसी भाग्यशालीको ही ऐसाअमृस्य और दुर्लभ अवसर प्राप्त हो सकता है। नित्यानन्दजीके कहनेसे रघुनायदास-जीने दो-चार हजार रुपये ही खर्च किये होंगे, किन्तु इतने ही खर्चेंसे उनका वह काम अमर हो गया और आज भी प्रतिवर्ष पानीहाटीमें 'चुराउत्सवः उनके इस कामकी स्मृति दिला रहा है। लाखों मनुष्य उन दिनों रघुनाथदासजीके चिउरोंका स्मरण करके उनकी उदारता और त्यागवृत्तिको स्मरण करके गद्गद कण्ठसे अश्रु बहाते हुए प्रेममें विभोर होकर नृत्य करते हैं। महामिहम रधुनायदासजी सौभाग्यशाली थे, तभी तो नित्यानन्दजीने कहा-'र्घ ! आज तो तुम बुरे फॅसे, अब यहाँसे सहजर्मे ही नहीं निकल सकते । मेरे सभी साथी भक्तोंको आज दही-चिउरा खिलाना होगा ।' बङ्गाल तथा बिहारमें चिउराको सर्वश्रेष्ठ भोजन समझते हैं। पता नहीं, वहाँके लोगोंको उनमें क्या स्वाद आता है ? चिउरा कन्चे धानोंको कटकर बनाये जाते हैं और उन्हें दहीमें भिगोकर खाते हैं। बहत-से लोग दूधमें भी चिउरा खाते हैं। दही-चिउरा ही सर्वश्रेष्ठभोजन है। इसके दो भेद हैं--- (दही-चिउरा और 'चिउरा-दही' । जिसमें चिउरोंके साथ यथेष्ट दही-चीनी दी जाय उसे तो 'दही-चिउरा' कहते हैं और जहाँ दही-चीनीका सङ्कोच हो और चिउरा अधिक होनेके कारण पानीमें भिगोकर दही-चीनीमें मिलाये जायँ, वहाँ उन्हें 'चिउरा-दही' कहते हैं। बहुत-से लोग तो पहले चिउरोंको दूधमें भिगो लेते हैं, फिर उन्हें दही-चीनीसे खाते हैं। अजीब स्वाद है। भिन्न-भिन्न प्रान्तोंके भिन्न-भिन्न पदायोंके साथ स्वाद भी भिन्न भिन्न हैं। एक बात और । चिउरोंमें ख़ूत-छात नहीं। जो ब्राह्मण

किसीके हायकी बनी पूड़ी तो क्या फलाहारी मिटाईतक नहीं खाते बे भी 'दही-चिउरा' अथवा 'चिउरा-दही' को मजेमें ला लेते हैं।

नित्यानन्दजीकी आज्ञा पाते ही रघनाथदासजीने फौरन आदिमयों-को इधर-उधर भेजा । बोरियोंमें भरकर मनों बढिया चिउरा आने लगे। इधर-उधरसे दूध-दहीके सैकड़ों घड़ोंको सिरपर रखे हुए सेवक आ पहुँचे । जो भी सुनता वही चिउराउत्सव देखनेके लिये दौडा आता । इस प्रकार थोडी ही देरमें वहाँ एक बड़ा भारी मेला सा लग गया। चारों ओर मनध्योंके सिर-ही-सिर दीखते थे। सामने सैकडों घडोंमें दध-दही भरा हुआ रखा था । हजारों बड़े-बड़े मिट्टीके कुल्हड़ दही-चिउरा खानेके लिये रखे थे। दघ और दहींके अलग-अलग चिउरा भिगोये गये। दहींमें कर्पूर, केसर आदि सुगन्धित द्रव्य मिलाये गये; केला, सन्देश, नारिकेल आदि भी बहुत से मँगाये गये। जो भी वहाँ आया सभीको दो दो कुल्हड़ दिये गये । नित्यानन्दने महाप्रभका आह्वान किया । नित्यानन्दजीको ऐसा प्रतीत हुआ। मानो प्रत्यक्ष श्रीचैतन्य चिउराउत्सव देखनेके लिये आये हैं। उन्होंने उनके लिये अलग पात्रोंमें चिउरा परोसे और 'हरि-हरिं ध्वनिके साथ सभीको प्रसाद पानेकी आजा दी। पचासों आदमी परोस रहे थे। जिसे जहाँ जगह मिली, वह वहीं बैठकर प्रसाद पाने लगा, सभीको उस दिनके चिउरोंमें एक प्रकारके दिव्य खादका अनुभव हुआ, सभीने खुन तम होकर प्रसाद पाया। शामतक जो भी आता रहा, उसे ही प्रसाद देते रहे । रघुनायदासजीको नित्यानन्दजीका उन्छिष्ट प्रसाद मिला। उस दिन राघव पिडतके यहाँ नित्यानन्दजीका भोजन बना था। उसे सभी भक्तीने मिलकर शामको पाया । रघुनायदास उस दिन वहीं राघव पण्डितके घर रहे ।

दूसरे दिन उन्होंने नित्यानन्दजीके चरणोंमें प्रणाम करके उनसे आज्ञा माँगी । नित्यानन्दजीने 'चैतन्यचरणप्राप्ति' का आधीर्वाद दिया । इस आधीर्वादको पाकर रधुनाथदासजीको परम प्रसन्नता हुई । उन्होंने राषव पण्डितको बुलाया और भक्तोंको कुछ भेंट करनेकी इच्छा प्रकट

की। राघव पण्डितने उन्हें सहर्ष सम्मति दे दी। तब रघुनाथदासजीने नित्यानन्दजीके भण्डारीको बुलाकर सौ कपये और सात तोला सोना नित्यानन्दजीके लिये दे दिया और उससे कह दिया कि हम चले जाएँ, तब प्रभुपर यह बात प्रकट हो। किर सभी भक्तोंको बुलाकर यथायोग्य उन्हें दस, पाँच, बीस या पचास कपये भेंट दे-देकर सभीकी चरण-वन्दना की। चलते समय राघव पण्डितको भी वे सौ क्यये और दो तोला सोना दे गये। इस प्रकार सभीकी यथायोग्य प्जा करके रघुनाथदासजी अपने घर लीट आये।

वे शरीरसे तो लौट आये, किन्तु उनका मन नीलाचलमें प्रसुके पास पहुँच गया। अव उन्हें नीलाचलके सिवा कुछ स्झता ही नहीं था। जब उन्होंने सुना कि गौड़ देशके सैकड़ों भक्त सदाकी भाँति रथयात्रा-के उपलक्ष्यसे श्रीचैतन्यचरणोंमें चार महीने निवास करनेके निमित्त नीलाचल जा रहे हैं, तब तो उनकी उत्सुकता परिधिको पार कर गयी, किन्तु वे सबके साथ प्रकटरूपसे नीलाचल जा ही कैसे सकते ये ? इसल्यि वे किसी दिन एकान्तमें लिपकर घरसे भागनेका उद्योग करने लगे।

समय आनेपर प्रारब्ध सभी सुयोगोंको स्वयं ही लाकर उपस्थित कर देता है। एक दिन अक्णोदयके समय रसुनाथजीके गुरु तथा आचार्य यदुनन्दनजी उनके पास आये। उन्हें देखते ही रसुनाथदासजीने उन्हें भक्तिभावसे प्रणाम किया। आचार्यने स्नेहके साथ इनके कन्धेपर हाय रखकर कहा—'भैया रसु! तुम उस पुजारीको क्यों नहीं समझाते! वह चार-पाँच दिनसे हमारे यहाँ पूजा करने आया ही नहीं। यदि वह नहीं कर सकता तो किसी दूसरे ही आदमीको नियुक्त कर दो।'

धीरे-धीरे रघुनाथदासजीने कहा—'नहीं, मैं उसे समझा दूँगा।' यह कहकर वे धीरे-धीरे आचार्यके साथ चलने लगे। उनके साथ-ही-साय वे बड़े फाटकसे बाहर आ गये। प्रातःकाल समझकर रात्रिके जगे हुए पहरेदार सो गये थे। रघुनाथदासजीको बाहर जाते हुए किसीने नहीं देखा । जब वे बातें करते-करते यदुनन्दनाचार्यजीके परके समीप पहुँच गये तब उन्होंने धीरेसे कहा—'अच्छा, तो मैं अब जाऊँ ?'

कुछ सम्भ्रमके साथ आचार्यने कहा—'हाँ, हाँ, तुम जाओ। छो, मुझे पता भी नहीं, तुम बातों-ही-बातोंमें यहाँतक चले आये! तुम अब जाकर जो करनेयोग्य कार्य हों, उन्हें करो।' बस, इसे ही वे गुर-आज्ञा समझकर और अपने आचार्य महाराजकी चरणवन्दना करके रास्तेको बचाते हुए एक जंगलकी ओर हो लिये।

जो शरीरपर पहने थे, वही एक वस्त्र था। पासमें न पानी पीनेको पात्र था और न मार्गव्ययके लिये एक पैसा। वस, चैतन्यचरणांका आश्रय ही उनका पावन पाथेय था। उसे ही कल्पतक समझकर वे निश्चिन्त मावसे पगडण्डीके रास्तेसे चल पड़े। धूप-छाँहकी कुछ मी परवा न करते हुए वे बिना खाये-पीये भौर-गौर' कहकर करते हुए जा रहे थे। जो घरके पासके बगीचेमें भी पालकींमे ही जाते थे, जिन्होंने कभी कोसभरका भी मार्ग पैदल तय नहीं किया था, वे ही गोवर्धनदास मज्मदारके इकलैते लाइले लड़ेते लड़के कुँवर रघुनाथदास आज पन्द्रह कोस—-३० मील—शामतक चले और शामको एक ग्वालेके घरमें पड़ रहे। भूख-प्यासका इन्हें ध्यान नहीं था। ग्वालेने थोड़ा सा दूध लाकर इन्हें दे दिया, उसे ही पीकर ये सो गये और प्रातःकाल बहुत ही संवेरे फिर चल पड़े। वे सोचते थे, यदि पुरी जानेवाले वंण्णवोंने भी हमें देख लिया तो फिर हम पकड़े जायँगे। इसीलिये वे गाँवोंमें न होकर पगडण्डीके रास्तेसे जा रहे थे।

इधर प्रातःकाल होते ही रघुनाथदासकी खोज होने लगी । रघुनाथ यहाँ, रघुनाथ वहाँ, यही आवाज चारों ओर सुनायी देने लगी । किन्तु रघुनाय यहाँ-वहाँ कहाँ ? वह तो जहाँका या वहाँ ही पहुँच गया । अब झींखते रहो । माता छटपटाने लगी, स्त्री खिर पीटने लगी, पिता आँखें मलने लगे, ताऊ बेहोश होकर भूमिपर गिर पड़े । उसी समय गोवर्धन- दास मज्रमदारने पाँच पुड्सवारोंको बुलाकर उनके हार्यो शिवानन्द रेनके पास एक पत्री पठायी कि 'रघु घरसे भागकर तुम्हारे साथ पुरी जा रहा है। उसे कौरन इन लोगोंके साथ लौटा दो।' घुड्सवार पत्री लेकर पुरी जानेवाले वैष्णवोंके पास रास्तेमें पहुँचे। पत्र पढ्कर सेन महाशयने उत्तर लिख दिया—'रघुनाथदासजी हमारे साथ नहीं आये हैं, न हमसे उनका साक्षात्कार ही हुआ। यदि वे हमें पुरी मिलेंगे तो हम आपको स्चित करेंगे।' उत्तर लेकर नौकर लौट आये। पत्रको पढ्कर रघुनाथदासजीके सभी परिवारके प्राणी शोकसागरमें निमन्न हो गये।

इधर रघनाथदासजी मार्गकी कठिनाइयोंकी कुछ भी परवा न करते हुए, भूख-प्यास और सदीं-गर्मीसे उदासीन होते हुए पचीस-तीस दिनके मार्गको केवल बारह दिनोंमें ही तय करके प्रभुसेवित श्रीनीलाचल-पुरीमें जा पहुँचे । उस समय महाप्रभु श्रीखरूपादि भक्तोंके सहित बैठे हुए कृष्णकथा कर रह थे। उसी समय दूरमे ही भूमिपर लेटकर रघुनाथदासजीने प्रभुके चरणोंमें लाष्टाङ्ग प्रणाम किया । सभी भक्त सम्भ्रमके सहित उनकी ओर देखने छग । किसीने उन्हें पहचाना ही नहीं । रास्तेकी थकान और सर्दी-गर्मीके कारण उनका चेहरा एकदम बदल गया था। मुक्तन्दने पहचानकर जल्दीते कहा-- 'प्रभो ! रघुनाथदासजी हैं ।' प्रभुने अत्यन्त ही उल्लासके साथ कहा--'हाँ, रघु आ गया ? बड़े आनन्दकी बात है।' यह कहकर प्रभुने उठकर रघुनायदासजीका आलिङ्गन किया । प्रभुका प्रेमालिक्नन पाते ही रघुनाथदासजीकी सभी रास्तेकी थकान एकदम मिट गयी। वे प्रेममें विभोर होकर रदन करने लगे, प्रभु अपने कोमल करोंसे उनके अश्र पोंछते हुए धीरे-धीरे उनके सिरपर हाथ फेरने लगे। प्रभुके मुखद स्पर्शते सन्तुष्ट होकर रघुनायदासजीने उपस्थित सभी भक्तींके चरणोंमें श्रद्धापूर्वक प्रणाम किया और सभीने उनका आखिङ्कन किया।

रघुनाथदासजीके उतरे हुए चेहरेको देखकर प्रभुने खरूप दामोदरजी-से कहा---- स्वरूप ! देखते हो न, रघुनाथ कितने कष्टले यहाँ आया है। इसे पैदल चलनेका अभ्यास नहीं है। वेचारेको क्या काम पड़ा होगा? इनके पिता और ताऊको तो हुम जानते ही हो। चक्रवर्तीजी (प्रभुके पूर्वाश्रमके नाना श्रीनीलाम्बर चक्रवर्ती) के साथ उन दोनोंका भ्रातुमावका व्यवहार था, इसी सम्बन्धसे ये दोनों भी हमें अपना धेवता करके ही मानते हैं। घोर संसारी हैं। वैसे साधु-वैष्णवोंकी श्रद्धाके साथ सेवा भी करते हैं। केनतु उनके लिये धन-सम्पत्ति ही सर्वश्रेष्ठ वस्तु है। वे परमार्थसे बहुत दूर हैं। खुनाथके ऊपर भगवान्ने परम कृपा की, जो इसे उस अन्धकृपसे निकालकर यहाँ ले आये।

रघुनाथदासजीने धीरे-धीरे कहा— भी तो इसे श्रीचरणोंकी ही ऋषा समझता हूँ, भेरे लिये ता ये ही युगलचरण सर्वस्व हैं।

महाप्रभुने स्तेहके स्वरमें स्वरूप गोस्वामीसे कहा—'रघुनाथको आज-से मैं तुम्हें ही सींपता हूँ। तुम्हीं आजले इसके पिता, माता, भाई, गुरू और सखा सब कुछ हो। आजसे मैं इसे 'स्वरूपका रघु' कहा करूँगा।' यह कहकर प्रभुने रघुनाथदासजीका हाथ पकड़कर स्वरूप गोस्वामीके हाथमें दे दिया। रघुनाथदासजीने फिरसे स्वरूप दामोदरजीके चरणोंमे प्रणाम किया और स्वरूप गोस्वामीने भी उन्हें आलिङ्गन किया।

उसी समय गोविन्दने घीरेसे रघुनायको बुलाकर कहा—'रास्तेमें न जाने कहाँपर कब खानेको मिला होगा, योड़ा प्रसाद पा लो ।' रघुनायजीने कहा, 'समुद्रस्नान और श्रीजगन्नाथजीके दर्शनों के अनन्तर प्रसाद पाऊँगा।' यह कहकर वे समुद्रस्नान करने चले गये और वहींसे श्रीजगन्नायजीके दर्शन करते हुए प्रसुके वासस्थानपर लौट आये।

महाप्रभुके भिक्षा कर लेनेपर गोविन्दने प्रभुका उच्छिष्ट महाप्रसाद रघुनाथदासजीको दिया। प्रभुका प्रसादी महाप्रसाद पाकर रघुनाथजी वहीं निवास करने लगे। गोविन्द उन्हें नित्य महाप्रसाद दे देता था और ये उसे भक्तिभावसे पा लेते थे। इस प्रकार ये घर छोड़कर विरक्त-जीवन बिताने लगे।

## श्रीरघुनाथदासजीका उत्कट वैराग्य

यः प्रक्रज्य गृहात् पूर्वं त्रिवर्गावपनात् पुनः।
यदि सेवेत तान् भिक्षुः स वै वान्तात्र्यपत्रपः॥
आस्मानं चेद् विजानीयात् परं ज्ञानधुतात्रायः।
किमिच्छन् कस्य वा हेतोदेंहं पुष्णाति कस्पटः॥
﴿ श्रीमद्वाः ७। १५। ३६, ४० )

वैराग्य ही है भूषण जिनका ऐसे श्रीरघुनाथदासजी पुरीमें आकर प्रभुके चरणोंके समीप रहने लगे । पाँच दिनोंतक तो वे गोविन्दसे

\* जो त्रिवर्गके क्षेत्ररूप गृहसे प्रथम विरक्त होकर पुन: उन त्रिवर्गोंका ही सेवन करता है वह निर्ल्ज मानो वमन किये हुए अन्नको फिरसे खाता है।

यदि शानद्वारा कामनाओंको नष्ट करके अपनेको परम्रह्मरूप जान लिया तो लम्पट पुरुष फिर किस कारण और किस श्च्छासे इस नाशवान् देहको माल स्विला-खिलाकर मोटा बनाता है। महाप्रसाद लेकर पाते रहे । पीछे उन्होंने सोचा—'महाप्रसादको इस प्रकार रोज यहींसे खाना ठीक नहीं है। यहाँ प्रभुके समीप और भी तो विरक्त वैष्णव हैं, वे सभी अपनी-अपनी 'भिक्षा लाते हैं, सुक्के भी अपनी भिक्षा स्वयं लानी चाहिये । विरागी होकर यदि भिक्षा माँगनेमें सक्कोच हुआ, तो मेरे ऐसे वैराग्यको धिकार है।' यह सोचकर उन्होंने प्रभुके यहाँसे महाप्रसाद लेना बंद कर दिया।

रात्रिमें जगन्नायजीकी पुष्पाञ्चलिक अनन्तर भगवान्को शयन कराकर सेवकगण अपने-अपने घरोंको चले जाते हैं। उत समय सिंह-द्वारपर बहुत-से अनार्यो दिदि भिश्चक अपना पह्म फैलाये खहे रहते हैं। सेवक मन्दिरसे निकलकर कुछ योड़ा-बहुत बचा हुआ प्रसाद उन्हें बाँट देते हैं। बहुत-से यात्री भी प्रसाद मोल मँगाकर योड़ा-योड़ा उन भिश्चकोंको बँटवा देते हैं, कोई पैसा-घेला दे भी देता है। उस समयका वहाँका हस्य बड़ा ही करुणाजनक होता है। सभी भिश्चक चाहते हैं कि सबसे पहले हमें ही प्रसाद मिल जाय, क्योंकि प्रसाद चुक जानेपर जिन्हें नहीं मिलता, उनके लिये बॉटनेवाले फिर योड़े ही लाते हैं, इसीलिये बाँटनेवालेको चारों ओरसे घेर लेते हैं। जिसे मिल गया उसे मिल गया, जो रह गया सो रह गया, किन्तु वहाँ योड़ा-बहुत प्राय: सभीको मिल जाता है। रचुनाथदासजी भी उन्हीं भिश्चकोंमें अपनी फटी गुदड़ी ओढ़कर खड़े हो जाते थे। बिना माँगे किसीने सबोंके साथमें दे दिया तो ले लिया, किसी दिन चुक गया तो वैसे ही चले आये, ये बाँटनेवालेपर अन्य भिश्चकोंकी भाँति टूटे नहीं पड़ते थे।

महाप्रसुने जब दो-एक दिन रघुनाधदासजीको महाप्रसाद पाते नहीं देखा तब उन्होंने गोविन्दसे पूछा—'गोविन्द! रघु प्रसाद नहीं पाता । वह खाता कहाँसे हैं!' गोविन्दने कहा----प्रभो ! वे अब सिंहद्वारपर अन्य भिक्षुकाँके साथ खदे होकर भिक्षा माँगते हैं।

प्रभु इस बातको सुनकर बड़े ही सन्तुष्ट हुए और हार्दिक प्रसन्नता प्रकट करते हुए गोविन्द्से कहने लगे— गोविन्द ! सचमुच रघु रज है, उसे सचा वैराग्य है । वेराग्य होनेपर मान, प्रतिष्ठा, इन्द्रियस्वाद और लोकलजाकी परवा ही नहीं रहती । त्यागी होकर जो परमुखापेक्षी बना रहता है, वह तो कुकरके समान है । त्यागीको अपनी इत्ति सदा स्वतन्त्र रखनी चाहिये । भिक्षा माँगकर खाना ही उसके लिये परम भूषण है, और दूसरोंक अनकी इच्छा रखना ही भारी दूषण है । जो त्यागी होकर अपनी जिह्नाको वरामें नहीं कर सकता, घर छोड़नेपर जिसे भिक्षाक सङ्कोच है, वह तो इन्द्रियोंका गुलाम है । परमार्थका पथ उससे बहुत दूर है । वेरागीको निरन्तर नाम-जप करते रहना चाहिये । समयपर जो भी रूखा-सूखा भिक्षामें प्राप्त हो जाय उसीपर निर्वाह करके केवल कृष्ण-कथा-कीर्तनके निमित्त इस रारीरको धारण किये रहना चाहिये । रघुने यह बहुत सुन्दर काम किया ।

इतने त्यागसे रघुनायजीको कुछ-कुछ शान्तिका अनुभव होने लगा। इजारों आदमी जिनके आश्रयसे खाते थे, आजसे पन्द्रह दिन पूर्व जो इजारों आदमियोंके स्वामी बने हुए थे, सेवक जिनके समीप सदा हायोंकी अखिलयाँ बाँधे खड़े रहते थे, वे ही मजूमदारके प्यारे पुत्र खु एक मुद्धी सिद्ध अन्नके लिये घंटों सिंहदारपर खड़े हुए बाँटनेवालेकी प्रतीक्षा करते रहते हैं और कभी-कभी तो वैसे-के-वैसे ही चले जाते हैं। अपने आसनपर जाकर जल पीकर ही बिना कुछ खाये सो जाते हैं, कभी चावल न मिलनेपर कोई दयालु पुक्ष पैसे-धेलेका चना दिलवा देता है उन्हें ही चलाकर पड़ रहते हैं। बढ़िया-बढ़िया व्यक्तनोंके यालोंको आजसे पंद्रह

दिन पहले सेवक इस भयसे डरते-डरते लाते थे कि कहीं किसीमें अधिक नमक तो न पड़ गया हो, कोई पदार्थ अधिक गीला तो न रह गया हो। वे ही रघु आज सूले चनोंको जलके साथ गलेके नीचे उतारते हैं। वाह रे वैराग्य! धन्य है तेरी शक्तिको, जो महान् विलासीको भी परम तितिक्षावान् बना देती है!

रघुनायदासजीने एक दिन विनम्न भावसे स्वरूप गोस्वामीसे निवेदन किया—'प्रभुने मुझे घर-बार छुड़ाकर किस निमित्त यहाँ बुलाया है, इसे जाननेकी मेरी बड़ी अभिलाया है। मुझे क्या करना चाहिये। मैं अपना कर्तव्य जानना चाहता हूँ।'—रघुनायजी बड़े ही संकोची ये, वे प्रभुके सामने कभी भी अपने मुँहसे कोई बात नहीं निकालते ये। उनकी ओर कभी आँखें उठाकर देखते नहीं ये, जो कुछ कहलाना होता, उसे या तो स्वरूप गोस्वामीद्वारा कहलाते या गोविन्दके द्वारा। स्वयं वे सम्मुख होकर कोई बात नहीं पूछते ये।

एक दिन महाप्रभु खरूप गोखामीके साथ कथावार्ता कर रहे थे, उसी समय रघुनायदासजीने आकर प्रभुके चरणोंमें प्रणाम किया और फिर खरूप गोखामीकी वन्दना करके चुपचाप पीछेको एक ओर बैठ गये।

प्रभुने हँसते हुए कहा—'तुम्हारा यह रघु तो बड़ा ही संकोची है, हमसे बोलता ही नहीं। हमें पता भी नहीं क्या करता रहता है। तुमसे तो सब बातें कहता होगा, तुम्हीं इसकी बातें बताओ ?' एक घुटनेको खड़ा करके उससे अपने दायें कपोलको सटाकर नीची दृष्टि किये हुए रघुनायजी चुपचाप बैठे थे। अपने ही सम्बन्धका प्रसंग छिड़नेपर वे और भी अधिक संकुचितन्से बन गये। संकोचके कारण वे अपने अंगोंमें समा जाना चाहते थे, स्वरूप गोस्वामीने धीरे-धीरे कहा—'रघु बड़ा पुरुषार्थ करता है। आपसे बातें कहनेमें हसे संकोच होता है। कल मुझसे

कहता या ( फिर रघुनायदासजीकी ओर देखकर उन्हींसे कहने छगे ) हाँ भाई ! तुम जो मुझसे कल प्रभुसे कहनेके लिये कहते थे, उसे अब तुम्हीं प्रभुसे पूछो।'

प्रभुने पुचकारते हुए कहा----'हाँ भाई ! कहो क्या बात पूछना चाहते थे ?'

रघुनाथजी कुछ विवशताके भावते सिरको थोड़ा और नीचा करके चुपचाप ही बैठे रहे, उन्होंने कुछ भी नहीं कहा । तब प्रभुने स्वरूप गोस्तामीसे कहा—'अच्छा, तुम्हीं बताओ क्या पूछना चाहता था ?'

स्वरूपजीने कुछ रुक-रुककर कहा--- कहता या कि मेरा घर-वार क्यों छुड़ाया है ? मेरा कर्तव्य क्या है ? मुझे क्या करना चाहिये--- इन बातोंको प्रभुसे पूछो ।

यह सुनकर प्रमु हँचने लगे और रघुनाधजीको लक्ष्य करके कहने लगे— जुम्हारे गुरु तो ये ही स्वरूपजी हैं। मैंने तुम्हें इन्हींको सौंप दिया है। साध्यसाधनतस्य तो ये मुझसे भी अधिक जानते हैं। मुझे भी कोई बात पूछनी होती है, तो उन्हींसे पूछता हूँ। र इतना कहकर प्रमु चुप हो गये और फिर अपने-आप ही कहने लगे—यदि तुम्हारी इच्छा ऐसी ही है कि मैं ही तुमसे कुछ कहूँ तो मैंने तो सभी शास्त्रोंका सार यही समझा है कि श्रीकृष्ण-कीर्तन और नाम-स्मरण ही संसारमें मुखका सर्वश्रेष्ठ साधन है। प्रेमकी उपलब्ध नाम-स्मरण है हो सकती है। अब-नाम-स्मरण कैसा बनके करना चाहिये, बस यही समझनेकी बात है।

जिसे प्रेमकी प्राप्ति करनी हो उसे सबसे पहले साधु-संग करना चाहिये । भजन, कीर्तन, सत्संग, भगवत्-लीलाओंका स्मरण यही मुख्य धर्म है, इन धर्मोका पालन करना चाहिये । संसारी लोगोंसे विशेष सम्बन्ध रखना, संसारी लोगोंसे इधर-उधरकी बहुत-सी बार्ते करना, दूसरोंकी निन्दा-स्तुति करना, इसीको ऋषियोंने लोकधर्म बताया है। इन बातोंसे सदा बचे रहना चाहिये । दूसरोंके गुण-दोघोंका कथन एकदम परित्याग कर देना चाहिये । यदि कुछ कहना ही हो तो दूसरोंके गुणोंको ही कहना चाहिये। दसरोंके अवगुणोंपर तो ध्यान ही न देना चाहिये। चाहे कोई कितना भी बड़ा ज्ञानी, ध्यानी, मानी और पण्डित क्यों न हो, जहाँ उसने दूसरोंकी निन्दांके वाक्य मुखसे निकाले वहीं उसे पतित हुआ समझना चाहिये । दूसरोंके यथार्थ गुणोंकी स्तुतिके अनन्तर जहाँ यह वाक्य निकला कि 'अजी। और तो सब ठीक है। बस। उनमें यही एक दोष हैं वहाँ ही वह दोष उस मन्ध्यके हृदयमें प्रवेश कर जाता है। क्योंकि दोषोंके परमाण अति सूक्ष्म होते हैं, जबतक वे हृदयमें प्रवेश नहीं करते, तबतक दसरों की निन्दा हो नहीं सकती । निन्दा करनेमें हम तभी समर्थ हो सकेंगे, जब दोषोंके परमाण हमारे हृदयमें आ जायँगे । ज्यों-ज्यों दूसरोंकी निनदा करोगे, त्यों-ही-त्यों वे परमाण बढने लगेंगे और वे दुम्हारे हृदयकी पविश्वता, सरलताः सचरित्रता और ज्ञानार्जनकी इच्छा आदि सद्वृत्तियोंको दवाकर वहाँ अज्ञान और मोहका साम्राज्य स्थापित कर देंगे । इसलिये 'अदोषदर्शी होता यह वैष्णवोंके लिये सबसे मुख्य काम है। जो भगवद्भक्त महात्मा हैं, भागवत और साधु पुरुष हैं, उनकी निरन्तर सेवा करते रहना चाहिये। मान-प्रतिष्ठा और विषय-भोगोंकी इच्छा-इन सभीको कामतृष्णा कहते हैं। विरक्त परुषोंको इनसे सदा बचे रहना चाहिये। इस प्रकार सबसे विरक्त होकर निरन्तर भगवन्नामीका जप, भगवलीलाओंका श्रवण और भगवत-गणोंका कीर्तन-ये ही सभी परमार्थके पथिकोंके लिये कर्तव्य कर्म हैं। इत कमेंकि करनेवालेको कभी संसारमोह नहीं होता। मैं संक्षेपमें तझे वैष्णवींके मुख्य-मुख्य कर्म बताता हैं।

(१) ग्राम्यकथा कभी श्रवण नहीं करनी चाहिये। ग्राम्यकथा सुनने-से चित्तमें वे ही बातें स्वरण होती हैं जिससे भजनमें चित्त नहीं लगता।

- (२) ग्राम्यकथा कहनी भी न चाहिये। विषयी लोगोंकी बातें करनेसे चित्त विषयमय बन जाता है।
- (३) अच्छे-अच्छे स्वादिष्ट पदार्थ न खाने चाहिये, क्योंकि ऐसे पदार्थांसे विषयलोखपता बदती है ।
- ( ४ ) अच्छे, चमकीले और बहुत खच्छ वस्त्र न पहनने चाहिये। क्योंकि उनके पहननेसे जीवनमें बनावट आती है और बनावटसे वृत्ति बहिर्मखी बन जाती है।
- (५) सदा अभिमानरिहत होकर बर्ताव करना चाहिये। हुदयमें अभिमान आते ही सभी साधन नष्ट हो जाते हैं।
- (६) दूसरोंको सदा मान देते रहना चाहिये, दूसरोंको मान देने-से आत्माका सम्मान होता है और आत्मसम्मान ही सर्वश्रेष्ठ सम्मान है। इसकं सामने सभी सम्मान तुच्छातितुच्छ हैं।
- (७) सदाः सर्वत्र और सब अवस्थाओं मं भगवन्नामांका जप करते रहना चाहिये। नामजपते श्रीकृष्णचरणों में प्रीति उत्पन्न होती है।
- (८) ग्रुद्ध और श्रेष्ठ भावसे श्रीमगवानुकी पूजा करते रहना चाहिये। मानसिक पूजा ही सर्वश्रेष्ठ पूजा है।

इस प्रकार इन धर्माके पालन करनेवाले वेष्णवको ही प्रभुप्रेमकी प्राप्ति हो सकर्ता है।

महाप्रमुके उपदेशामृतको पान करके रघुनाथदासजीकी साध्य-साधनतत्त्वजिज्ञासारूपी पिपासा भलीमाँति शान्त हो गयी। उस दिनसे वे अहर्निश नामसंकीर्तन ही करते रहते। दिन-रात्रिके आठ पहरोंमेंसे वे साढ़े सात पहर भगवन्नामोंका जप करते रहते और आधा पहर भोजन तथा शयनमें विताते। उसी समय पीछे आनेवाले गौड़ीय भक्त भी पुरी आ गये। और सदाकी भाँति चार महीने रहकर देशको लौट गये, गोवर्धन-दासजी मजूमदारने जब भक्तोंके पुरीसे लौटनेका समाचार सुना तो उन्होंने उसी समय अपना आदमी शिवानन्दजीके पास भेजकर रघुनायदासजीका पता लगत्राया। सेन महाशयके यहाँ पहुँचकर आदमीने उन्हें प्रणाम करके पूछा—-'मेरे स्वामीने आपसे पुछवाया है कि मेरा लड़का रघुनायदास यहाँसे पुरी भाग गया है, वह आपको पुरीमें तो नहीं मिला ?'

सेन महादायने कहा---(पुरीमें सभी विरक्त वैष्णवींसे अधिक रघुनाय-दास तितिक्षु हैं। उनका नाम वहाँ सभी जानते हैं। वे सिंहद्वारपर भिक्षा जो मिल जाता है, उसे ही खाकर अहिनेश श्रीकृष्णकीर्तन करते रहते हैं। वे सकुशल प्रभुके पादपद्मोंके समीप्न निवास कर रहे हैं।

सेवकने सभी वृत्तान्त सप्तग्राममें जाकर अपने स्वामीसे कह दिया— 'मेरा इकलौता पुत्र एक मुद्धी चावलोंके लिये मन्दिरके द्वारपर खड़ा रहता है।' इस समाचारको सुनते ही धन-सम्पत्तिको ही सब कुछ समझनेवाला पिता शोकसे 'हाय, हाय' करने लगा। माता अशुओंसे पृथ्वीको भिगोने लगी। अन्तमें पिताने अपने पुत्रके लिये ४००) देकर एक सेवक और रसोइया शिवानन्दजी सेनके पास भेजा। सेन महाशयने कहा—-(अभी जाड़ेके दिन हैं, तुमलोग कहाँ जाओंगे ! चार-पाँच महीने टहरों, जब हम चलेंगे तभी चलना।' सेवक इस उत्तरको सुनकर लौट आये और जब मेन महाशय दूसरी वार वर्षाके आरम्भमें चलने लगे, तब स्पये लेकर वे सेवक भी उनके साथ चले। पुरीमें पहुँचकर सेवकोंने रघुनायदासजीको उनके पिताका सभी समाचार सुनाया और जो द्रव्य वे साथ लाये थे, उसे भी उन्हें देना चाहा, किन्तु उन्होंने द्रव्य लेना स्वीकार नहीं किया। रघुनायदासजीके अस्वीकार करनेपर भी सेवक द्रव्य लेकर वहीं रहने लगे।

### २१८ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड ४

रघुनायदासजीने सोचा—-'जब द्रव्य आ ही गया है, तो इसके द्वारा प्रभुकी सेवा ही क्यों न की जाय ।' यही सोचकर वे महीनेमें दो बार प्रभुका निमन्त्रण करते और उन्हें भगवान् के प्रसादीके सुन्दर-सुन्दर पदार्थ लाकर भोजन कराते । प्रभु इनकी प्रसन्नताके निमित्त इनके निमन्त्रणपर जाकर भिक्षा कर आते थे । इस प्रकार दो वर्षोतक रघुनाय-दासजी प्रभुका निमन्त्रण करते रहे । उसमें खर्च ही क्या होना था, महीनेमें लगभग आठ आने खर्च होते थे ।

एक दिन रघुनायदासजीने सोचा— जब मैंने घर-बार, कुटुम्ब-परिवार सबको छोड़ दिया है और सबसे सम्बन्ध-विच्छेद कर दिया है, तो फिर मैं पिताके रुपयोंसे प्रसुका निमन्त्रण भी क्यों करूँ? इस निमन्त्रणसे प्रमु सन्तुष्ट थोड़े ही होते होंगे । वे तो मेरी प्रसन्नताके निमित्त यहाँ आकर भिक्षा कर जाते हैं। यह सोचक्द्र उन्होंने प्रमुका निमन्त्रण करना बंद कर दिया।

एक दिन प्रमुने स्वरूप गोस्वामीसे पूछा—'स्वरूप! न जाने क्या बात है, अब रघु हमारा निमन्त्रण नहीं करता । कहीं नाराज तो नहीं हो गया ?'

स्वरूप गोस्वामीजीने कहा—'प्रमो ! रघुने सोचा होगा। विषयी लोगों-के द्रव्यसे प्रभुका निमन्त्रण करनेसे क्या लाभ ? इससे प्रभु भी सन्तुष्ट न होते होंगे और मेरे मनमें भी संकल्प-विकल्प रहता है, यही सोचकर उन्होंने निमन्त्रण करना छोड़ दिया ।

प्रभुने कहा—'स्वरूप ! तुम ठीक कहते हो । विषयी लोगोंके अन्न खानेसे रजोगुणके भावोंकी दृद्धि होती हैं । विषयी लोगोंके अन्नमें कामनाओंके परमाणु रहते हैं । संसारी लोग कामनाशून्य होकर तो अपने जामाताको भी नहीं खिलाते । सकाम परमाणुओंसे बुद्धि भी मलिन हो जाती है और मिलन बुद्धि श्रीकृष्णकीर्तन हो नहीं सकता । अतः जहाँतक हो, विषयी घनिक पुरुषोंके अन्नसे तो बचना ही चाहिये । मैं तो रघुके प्रेमसंकोचसे आजतक चला जाता था, उसने बड़ा अच्छा किया जो निमन्त्रण बंद कर दिया।' इतना कहकर प्रभु स्वरूप गोस्वामीसे रघुनाथजीके त्याग और वैराग्यकी बड़ाई करने लगे।

इधर अब रघुनायदासजीको सिंइद्वारपर खड़े होकर माँगना कुछ बुरा-सा प्रतीत होने लगा। लोग उनसे परिचित हो गये थे, इसलिये बहुतसे सुन्दर-सुन्दर पदार्थ देने लगे। प्रभुने सुन्दर स्वादिष्ट पदार्थाके खानेके लिये निषेत्र कर दिया था; इसलिये उन्होंने सिंहद्वारकी मिक्षा भी बंद कर दी। अब वे भिक्षुकोंके साथ क्षेत्रमें जाकर वहाँसे प्रसादी भात ले आते थे।

महाप्रभु सायंकालके समय रोज रघुनाथजीको सिंहहारपर खड़ा हुआ देख जाते थे। जब उन्होंने दो-चार दिन रघुनायदासजीको वहाँ नहीं देखा तब उन्होंने एक दिन गोविन्दसे पूछा—'गोविन्द! रघु अब सिंहहारपर नहीं दीखता, पता नहीं, वह अब कहाँसे मिक्षा करता है ?'

गोविन्दने कहा — 'प्रभा ! अब उन्होंने सिंहद्वारकी भिक्षा बंद कर दी है, अब वे क्षेत्रसे जाकर दिनमें ही माँग लाते हैं।'

प्रभुने सन्तुष्टिके स्वरमें कहा—'रघुने यह सर्वोत्तम कार्य किया । सिंहद्वारपर भिक्षाकी टालसासे खड़े रहना वेदयावृत्ति हैं । मुँहसे भले ही नाम-जप करते रहो, चित्तमें सदा यही बनी रहती है कि कोई अब देने-वाला आ जाय । यह आवेगा तो जरूर कुछ-न-कुछ देगा । अच्छा, इसने नहीं दिया तो यह तो जरूर ही कुछ देगा । बस, ये ही भाव उठते रहते हैं । क्षेत्रमें अच्छा है अपना एक बार जाकर ले आये और श्रीह्रध्णकीर्तन करते रहे ।' इतनेमें ही स्वरूप गोस्वामी आ गये । उन्हें

देखते ही प्रभु उछासके स्वरमें कहने लगे—'हाँ, हाँ, तुम खूब आ गये, कैसे ठीक समयपर पहुँचे। अभी-अभी तुम्हारे रघुका ही प्रसङ्क चल रहा या। उसने सिंहद्वारकी भिक्षा क्यों बंद कर दी है ?'

स्वरूप गोस्वामीने घीरेसे कहा—'वह विचित्र है, जहाँ उसे कुछ भी वैराग्यमें कमी दीखती है, वहीं उस कामको बंद कर देता है। उसने सिंहद्वारकी भिक्षामें कुछ दोष देखा होगा।'

प्रभुने कहा—'उसकी इस बातसे हम बहुत ही अधिक सन्तुष्ट हैं। उसे बुलाओ तो सही कहाँ है ?'

गोविन्द उसी समय जाकर रघुनायदासजीको बुला लाये । प्रभुको और स्वरूप गोस्वामीको प्रणाम करके धीरे-धीरे भगवन्नामोंका उच्चारण करते हुए रघु खरूपके एक ओर बैठ गये। प्रभु जल्दीसे उठे और भीतरसे कुछ चीज उठाकर ले आये।

प्रमु आकर रघुनायजीके ही समीप बैठ गये। रघुनायदास्त्जी संकोचके कारण और भी अधिक सिकुड गये। प्रमु उनके सुन्दर बालोंपर धीरे-धीरे हाय फेरते हुए कहने लगे—'रघु! में तुमपर बहुत ही अधिक सन्तुष्ट हूँ। में प्रसन्न होकर तुम्हें कुछ देना चाहता हूँ, किन्तु मुझ निष्कञ्चनके पास देनेको और है ही क्या ? जो मेरी सबसे प्यारी सम्पत्ति है, उसे ही तुम्हें देकर में सन्तुष्ट हूँगा। शङ्करारण्य सरस्वती वृन्दावन गये ये, उन्होंने वृन्दावनसे लौटकर यह गुञ्जामाला और यह गोवर्धन पर्वतकी शिला प्रसादीरूपमें मुझे दी थी। तुम तो जानते ही होगे कि गिरिराज गोवर्धन पर्वत तो श्रीकृष्णका साक्षात् विग्रह ही है। श्रीकृष्णमें और गोवर्धन पर्वत तो श्रीकृष्णका साक्षात् विग्रह ही है। श्रीकृष्णमें और गोवर्धनमें किसी भी प्रकारका भेदभाव नहीं है। इसीलिये आज तीन वर्षोंसे में इस सुन्दर शिलाको अपने नेत्रजलसे स्नान कराता रहा हूँ। मेरी विकलताकी अवस्थामें यह शिला मेरे हृदस्को बीतल

बनाती रही है। इसके स्पर्शेस मेरी आँखें पवित्र हुई हैं। ललाट धन्य हुआ है, अनेकों बार इसने मेरे हृदयको परम शीतलता प्रदान की है। भगवान्को गुझामाला बहुत प्रिय थी, वे गोवर्धन पर्वतसे गुझोंको पेड़ोंसहित उखाड़-उखाड़कर उनकी मालाएँ बनाकर स्वयं पहनते और अपने साथी गोप-ग्वालोंको भी पहनाते। इसील्ये में इसे मजनके समय पहना करता हूँ। ये दोनों वस्तुएँ मुझे अत्यन्त ही प्रिय हैं, इन्हें में तुम्हें सौंपता हूँ। तुम आजसे इस गोवर्धनशिलाकी सास्यिक पूजा किया करना। सास्विक पूजामें एक कमण्डल जल और तुलसीपत्र बस इतनी ही वस्तुओंकी आवश्यकता होती है। जलसे स्नान करा दियाः तुलसी चढ़ा दी और भक्तिभावसे दण्डवत् कर ली, यही सास्विक सेवाका विधान है। तुलसी तथा जलके अभावमें केवल श्रद्धासहित प्रणाम करनेसे भी काम चल सकता है। लो सम्हालो अपनी चीजोंको।

प्रभुप्रदत्त उन दोनों वस्तुआंको पाकर रघुनाथजीकी प्रसन्नताका ठिकाना नहीं रहा। वे प्रमुकी इस अपार कृपांक बोझसे दव-से गये। उन्होंने अत्यन्त ही पुलिकत अङ्कसे प्रमुके पादपद्मोंमें साप्टाङ्क प्रणाम किया और मिक्तमावसे उन दोनों पूज्य वस्तुआंको हाथ फैलाकर दीन मिक्षुककी माँति उन्हें स्वीकार किया। उस दिनसे वे उस शिलाकी पूजा करने लगे। पूजाके लिये एक एक विलस्तके दो वस्त्र और एक काष्टका आसन स्वरूप गोस्वामीने इन्हें दिया और मिट्टीका एक टॉटर्नादार करुवा भी लाकर इन्हें दिया। इनके द्वारा ये भगवान्की सांस्विक पूजा करते। इनका वैराग्य बड़ा ही उत्कट था। साधारण लोगोंको तो इनके वैराग्यकी कथा मुनकर विश्वास ही न होगा।

वे वस्त्रोंमें वस एक फटी गुदड़ी ही रखते। गुदड़ीके अतिरिक्त दूसरा कोई भी वस्त्र नहीं पहनते थे। रात्रिमें केवल घंटे-डेट्-बंटे सोते थे, नहीं तो निरन्तर भगवनामस्मरण ही करते रहते। जिह्वाका स्वाद तो इन्होंने घर छोड़नेपर फिर कभी लिया ही नहीं। भिक्षामें जो भी रूखा-सूखा, मीठा-कड़वा जो कुछ मिल जाता सबको मिला-जुलाकर खा लेते थे। अब इनके घोर वैराग्यकी एक अद्भुत कथा सुनिये। इससे इनकी तितिक्षा, सहनशीलता, जिह्वासंयमकी कठारता और निष्किञ्चनताका पता लग जायगा।

ये दोपहरको क्षेत्रसे भिक्षा लाते थे। उसमें भी इन्हें कुछ परतन्त्रतान्त्री दिखायी देने लगी। भण्डारी इन्हें अधिक भिक्षा देने लगा तथा और भी इन्होंने उसमें संग्रहके भाव देखे। अतः इन्होंने क्षेत्रसे अन्न लाना भी बंद कर दिया। अन ये दूसरी ही तरह इस पेटरूपी गड्ढेको आटने लगे।

यह तो हम पहले ही बता चुके हैं कि जगन्नायजीमें दूकानोंपर भगवान्का प्रसादी भात विकता है, दूकानदारोंकी दूकानपर जब दो-तीन दिन भात नहीं विकता है, तो वह सड़ जाता है। उस सड़े हुए चावलोंको वे गौओंके लिये रास्तेमें फंक देते हैं। तैलक्कदेश वहाँसे पासमें ही है, पुरीमें बड़ी-बड़ी तैलक्की गौएँ वैसे ही इधर-उधर घूमती रहती हैं, उनका पेट इसी प्रकारके भातसे भर जाता है। संह्वारिक समीपमें बहुत-सी दूकानें हैं, उन्हीपर प्रसाद विकता है। संह भातको वे वहीं डाल देते हैं, गौएँ भी पेट भरनेपर उस सड़े भातको नहीं खाती हैं। उसी भातको सायंकालके समय रघुनायदासजी उठा ले जाते थे। फर उसमें बहुत-सा जल डालकर धोते थे। उनमेंसे बहुत सड़े-सड़े दानोंको बीन-बीनकर वे निकाल देते और जो कुछ अच्छे चावलके दाने शेष रह जाते उन्हें ही थोड़े नमकके साथ खाकर वे पानी पी लेते थे। बस, इसी प्रकार वे समय विताने लगे। इस सारे कामको वे रात्रिमें ही करते थे, जिससे कोई देखने न पाये।



भक्त रघुनाथदास और श्रीचैतन्य

एक दिन खरूप गोस्वामीने इन्हें इस भातको खाते हुए देख लिया। उन्होंने इँसकर कहा—'क्यों रघु! अकेले-ही-अकेले ऐसे सुस्वादु पदार्थको खा जाते हो, हमें एक दिन भी नहीं देते।' रघुनायदासजी कुल-लिजतभावसे चुप हो गये।

महाप्रभु तो अपने भक्तोंकी एक एक बातकी खोज-खबर रखते थे। एक दिन प्रभुने गोविन्दसे पूछा—भगोविन्द! मालूम पहता है, रघु अब क्षेत्रसे भी भिक्षा नहीं छाता। वह भिक्षा कहाँ करता है।?

गोविन्दने रघुनाथदासका सभी वृत्तान्त सुना दिया। सुनकर प्रभुके आनन्दका ठिकाना नहीं रहा । उसी दिन सायंकालके समय प्रभु रघुनाथजीके स्थानपर गये। उस समय वे धीरे-धीरे उस सुस्वादु अलको ला रहे थे। प्रभु धीरे-धीरे जाकर उनके पीछे खड़े हो गये। रघुनाथदास-जीको क्या पता कि मेरे पीछे कौन खड़ा है ? ज्यों ही उन्होंने प्रासको मुँहमें दिया त्यों ही प्रभुने धीरेसे कहा—'क्यों जी, स्वरूपके रघु ! हमारा निमन्त्रण भी बंद कर दिया और ऐसे सुन्दर-सुन्दर पदायोंको भी आप-ही-आप छिपकर चुपके-चुपके खा जाते हो, हमें इसमेंसे कुछ भी नहीं देते।' यह कहकर प्रभुने उनके पात्रमेंसे एक मुद्दी चावल जल्दीसे उठाकर अपने मुँहमें डाल लिये।

'हाय, हाय' करते हुए अत्यन्त ही करुण स्वरमें रघुनाथदासजी रोते-रोते और उस पात्रको दोनों हार्चोसे पकले हुए कहने लगे—'प्रभो ! यह आप क्या कर रहं हैं ? नाथ ! यह आपके योग्य नहीं हैं । प्रभो ! इस गले हुए उच्छिष्ट अनको खाकर मुझे पापका भागी न बनाइये ।' मुँहमें भरे हुए प्रासको जल्दी-जल्दी प्रभु खाते हुए फिर दूसरा प्रास-लेनेके लिये उनकी ओर लपके, इतनेमें ही इल्ला-गुल्ला सुनकर स्वरूप गोस्वामी भी वहाँ आ उपस्थित हुए । प्रभुको रघुनाथसे भात छीनते देख- कर उन्होंने उनका हाथ पकड़ लिया और कहने लगे—'प्रभो ! यह आपके योग्य नहीं है।'

प्रमु उस सूले भातको किटनतासे निगलते निगलते कहने लगे— 'स्वरूप! तुमसे मैं सत्य कहता हूँ, जितना स्वाद आजके इन चावलोमें आया है, उतना जीवनपर्यन्त किसी भी पदार्थमें नहीं मिला।' अहा, धन्य है, ऐसी भक्तवत्सलताको । हे प्रभो ! यह आपके वैराग्यका ही स्वाद है। हे गौर! मुम्हीं जीवोंको प्रेम प्रदान करते हो और फिर तुम्हीं उसका स्सास्वादन करके मझ होते हो। हे चैतन्य! तुम्हारी लीला विचित्र है, तुम्हारी माया अपरम्पार है। हम पाप-पंकमें फैंसे हुए विषयोंको ही सर्वश्रेष्ठ सुख समझनेवाले क्षुद्र प्राणी तुम्हारी लीलाओंका रहस्य समझ ही क्या सकते हैं। जिसके ऊपर तुम कृपा करते हो, वह संसार-सागरसे बात-की-बातमें पार हो जाता है।

इस प्रकार महामना श्रीरघुनाथदासजी चैतन्यचरणोंकी अपार अनुकम्पाका अनुभव करते हुए सोळह वर्षोतक पुरीमें इसी प्रकारका त्याग-वैराग्ययुक्त प्रेममय जीवन विताते रहे । क्ष



## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library मसूरी MUSSOORIE

## यह पुस्तक निम्नोंकित तारीख तक वापिस करनी है।

| This book is to be returned on the date last stamped |                                      |                |                                              |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|--|--|--|--|
| दिनांक<br>Date                                       | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's | दिनांक<br>Date | उधारकर्तां<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |  |  |  |  |
| Date                                                 | No                                   |                |                                              |  |  |  |  |
| 5 MAY                                                | 197 6cals                            |                |                                              |  |  |  |  |
|                                                      |                                      |                |                                              |  |  |  |  |
|                                                      |                                      |                |                                              |  |  |  |  |
|                                                      |                                      |                | -                                            |  |  |  |  |
|                                                      |                                      |                | -                                            |  |  |  |  |
|                                                      |                                      |                |                                              |  |  |  |  |
|                                                      |                                      | -              |                                              |  |  |  |  |
|                                                      |                                      |                |                                              |  |  |  |  |

# 294.592 LIBRARY ित्रा LAL BAHADUR SHASTRI National Academy of Administration आग्र 4 MUSSOORIE

Accession No. 121140

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urguntly required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
  - Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving